
UNIWERSYTET IM. ADAMA MICKIEWICZA 
W POZNANIU 

WYDZIAŁ NEOFILOLOGII 
INSTYTUT FILOLOGII ROMAŃSKIEJ 

 
 

MAJA KOSZARSKA 
 

 
 

PRACA DOKTORSKA 
 
 

 
 

Przekład w popkulturze – popkultura 
w przekładzie, 

 
czyli polsko-hiszpańskie interakcje kulturowe na przykładzie tłumaczeń 

wybranych dzieł literatury popularnej 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

PRACA NAPISANA POD KIERUNKIEM 
PROF. UAM DR HAB. BARBARY STAWICKIEJ-PIRECKIEJ 

 
 
 

POZNAŃ 2012/13  



~ 2 ~ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

Składam serdecznie podziękowania Pani 
profesor dr hab. Barbarze Stawickiej-
Pireckiej za inspirację, nieocenioną pomoc, 
opiekę nad pracą, czas poświęcony przy jej 
realizacji i ogromną życzliwość. 
 
 
 
Wyrazy podziękowania kieruję również do 
Koleżanek i Kolegów z Instytutu Filologii 
Romańskiej UAM za motywację i wspaniałą 
atmosferę w czasie realizacji niniejszej pracy. 
 
 
Szczególne podziękowania składam Rodzicom 
oraz siostrze, Justynie, bez których ta praca 
nigdy by nie powstała oraz przyjaciółkom Ani, 
Karolinie oraz Leonor za wsparcie w trudnych 
momentach. 



~ 3 ~ 
 

Spis treści 
 
Wstęp .......................................................................................................................................................................... 5 

 
I. Popkultura, literatura popularna, przekład .......................................................................................... 11 

1. Popkultura – wyzwanie terminologiczne .......................................................................................................... 12 

2. Literatura popularna a popkultura ...................................................................................................................... 20 

3. Literatura popularna a przekład – teoria polisystemu ................................................................................ 26 

 
II. Problem języka literatury popularnej – język cool ............................................................................ 34 

1. Język potoczny, przekleństwa i wulgaryzmy a przekład literacki .......................................................... 37 

1.1. Przekleństwa w prozie Andrzeja Sapkowskiego i Marka Krajewskiego a hiszpańska 
rzeczywistość językowa ........................................................................................................................................................ 43 

1.2. Między autocenzurą a wzbogaceniem: język potoczny w Cieniu wiatru Carlosa Ruiza Zafóna 
i jego tłumaczenie na język polski .................................................................................................................................... 58 

1.3. Wulgaryzmy i język potoczny w felietonach Artura Péreza-Reverte jako problem translatorski ...... 66 

1.4. Przekleństwa w popularnej literaturze młodzieżowej: Maite Carranza i Klan wilczycy 
w przekładzie na język polski ............................................................................................................................................ 74 

1.5. Wulgaryzmy a przekład literacki - podsumowanie .................................................................................................. 77 

2. Przekład komizmu, czyli od gier słownych do potęgi ironii ...................................................................... 79 

2.1. Gry słowne przemieszane z ironią w prozie Andrzeja Sapkowskiego i ich przekład na język 
hiszpański .................................................................................................................................................................................... 83 

2.2. Ironia w stylistyce Artura Péreza-Reverte ................................................................................................................ 100 

2.3. Ironiczny Eduardo Mendoza a kategoria czarnego humoru w Przygodzie fryzjera damskiego ......... 113 

2.4. Pomiędzy grą słowną a ironią, czyli o wspólnocie śmiechu, komizmu i ironii w przekładzie – 
podsumowanie ....................................................................................................................................................................... 126 

3. Definicja pojęcia język cool .................................................................................................................................... 128 

 
III. Polifonia i dialogiczność a przekład literatury popularnej ........................................ 133 

1. Idiolekt, konstrukcja bohatera literackiego i stylizacja, czyli kilka brakujących definicji ........... 137 

2. Wielostylowość w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego a przekład na język 
hiszpański ..................................................................................................................................................................... 140 

3. Kilka uwag o zróżnicowaniu idiolektów w oryginale i przekładach Szachownicy flamandzkiej 
Artura Péreza-Reverte ............................................................................................................................................. 157 

4. Heterogeniczna stylistyka i polifonia w Przygodzie fryzjera damskiego Eduarda Mendozy 
a przekład powieści na język polski ................................................................................................................... 164 

5. Polifonia – podsumowanie .................................................................................................................................... 175 

 
 
 



~ 4 ~ 
 

 
IV. Intertekstualność i interkulturowość literatury popularnej a przekład ...............................177 

1. Popkultura jako „kultura repetycji”, czyli kilka słów o intertekstualności ........................................ 178 

2. Intertekstualność jako problem translatologiczny ...................................................................................... 183 

2.1. Intertekstualność w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego i kryminale Koniec świata 
w Breslau Marka Krajewskiego a tłumaczenie na hiszpański ........................................................................... 186 

2.2. Przekład prozy Artura Péreza-Reverte na język polski a problem intertekstualności ......................... 220 

3. Tłumaczenie jako interkulturowy wehikuł sensów .................................................................................... 241 

3.1. Kilka słów o kuchni, czyli kulinaria w przekładzie ................................................................................................ 248 

3.2. Bezpośrednie odniesienia do popkultury w literaturze popularnej a przekład ....................................... 271 

 
V. Podsumowanie i wnioski...........................................................................................................................289 

 
Bibliografia ..........................................................................................................................................................300 

 
Streszczenia ........................................................................................................................................................314 



~ 5 ~ 
 

Wstęp 
 

Popkultura, niegdyś marginalizowana, na przestrzeni ostatnich lat zyskała sobie 

szerokie grono zwolenników także w kręgach badawczych, stając się tym samym kulturą 

pełnoprawną, której zasięg nie ogranicza się jedynie do jej miłośników i odbiorców. 

Współczesną kulturę popularną można porównać do wielkiej skrzyni, która kryje 

najróżniejsze przedmioty (wartościowe, oryginalne, precyzyjnie wykonane, wzorujące 

się na dziełach mistrzów lub tandetne imitacje). Współczesna popkultura dostarcza nam 

wrażeń i narzędzi, aby analizować widziany za jej pośrednictwem świat, będąc tyleż 

samo źródłem znaczeń, co i przyjemności dla swoich odbiorców oraz badających ją 

naukowców. Jednak analiza popkultury nastręcza badaczom licznych problemów, od 

definicji rozpoczynając, a na wyodrębnieniu jej przejawów kończąc. Jednym 

z pierwszych wyznaczników istnienia popkultury, którego pojawienie się wyprzedza 

znacznie mediatyzację współczesnego świata, jest literatura popularna, czyli, najogólniej 

rzecz ujmując, pozycje książkowe, powieści w odcinkach, romanse, powieści kryminalne 

i sensacyjne różnej jakości, które docierają do szerokiej rzeszy odbiorców. 

Literatura popularna, stanowiąca od zawsze część kultury popularnej 

(rozumianej początkowo jako powszechna kultura ludu) wpisywana jest w szeroko 

pojęty zakres współczesnej popkultury. Warto podkreślić, iż wraz z postępującą 

industrializacją i urbanizacją kultura popularna, w znaczeniu kultura powszechna, 

ludowa, ustąpiła miejsca negatywnie ocenianej kulturze masowej, tak krytykowanej 

przez szkołę frankfurcką (między innymi). W rezultacie kulturę popularną zaczęto 

utożsamiać z kulturą masową. Nawet rehabilitacja pojęcia pod koniec XX i na początku 

XXI wieku nie uwolniła konceptu od silnych negatywnych konotacji. Dlatego też, mimo 

że kultura popularna i popkultura to synonimy, które we współczesnych badaniach 

kulturowych stosowane są zamiennie, w niniejszej rozprawie zdecydowanie dominować 

będzie nowsze pojęcie popkultury, wolne od większości negatywnych naleciałości 

swojej pojęciowej poprzedniczki.1 

Pisaniu niniejszej rozprawy przyświecały trzy podstawowe cele. Pierwszym 

z nich było zaproponowanie sposobu ujmowania literatury popularnej jako zjawiska, 

które stanowi jednocześnie część popkultury i siłę, która ją kształtuje, co przekładać się 
                                            
1 Szczegółowe przedstawienie problematyki związanej z definicją i rozróżnieniem pojęć: kultura masowa, 
kultura popularna, popkultura znalazło się w pierwszym rozdziale niniejszej rozprawy, punkt pierwszy 
pt. „Popkultura, literatura popularna, przekład”. 



~ 6 ~ 
 

może na stopień trudności tłumaczenia tej właśnie literatury na języki obce. Drugim 

stało się wyodrębnienie technik, które mogą stanowić o popularności danego dzieła 

literackiego w popkulturze wyjściowej oraz o jego poczytności w obrębie owej kultury 

przyjmującej po „przeszczepieniu” tekstu do kultury docelowej. Trzecim zaś stało się 

zastosowanie tej koncepcji jako narzędzia analizy percepcji przekładu przez 

potencjalnego czytelnika kultury docelowej lub perspektywy badania funkcjonowania 

przekładów literatury popularnej w polisystemie literatury wyjściowej i docelowej. Jak 

wskazuje tytuł: Przekład w popkulturze – popkultura w przekładzie, czyli polsko 

hiszpańskie interakcje kulturowe na przykładzie wybranych dzieł literatury popularnej, 

rozprawa stanowi próbę analizy wzajemnych oddziaływań pomiędzy popkulturą 

i przekładem literatury popularnej, ma też na celu przedstawienie implikacji owych 

obopólnych wpływów dla praktyki przekładu literackiego i jego potencjalnego odbioru 

przez czytelników kultury docelowej. 

Ograniczając (na potrzeby niniejszej rozprawy) szerokie i wielowymiarowe 

pojęcie popkultury do tych elementów kulturowych, które zyskały sobie popularność 

w momencie odbioru, celem pracy stała się próba udowodnienia, iż współczesna 

popkultura oraz związana z nią literatura popularna, nie przypomina już kultury 

(i literatury) masowej (pojmowanej jako ujednolicona, konceptualna „papka” dla 

masowego odbiorcy). Współczesna popkultura jest wszechobecna, dominująca 

i różnorodna, skierowana do zróżnicowanego, nie zaś ujednoliconego odbiorcy, zdolna 

zaspokajać jego potrzeby. Popkultura, oraz związana z nią literatura popularna, jest 

jednocześnie wielokulturowa, dostarcza bowiem licznych narzędzi poznawczych, które 

pozwalają zgłębić inne rzeczywistości kulturowe niż kultura rodzima.  

Przedstawione podejście do popkultury i literatury popularnej daje możliwość 

sformułowania wielu ważkich pytań. Literatura popularna nie musi być (i często nie 

jest) ujednoliconą i powielaną matrycą przygotowaną z myślą o masowym odbiorcy. 

Musi jednak posiadać pewne cechy (zmieniające się na przestrzeni czasu), które wiążą ją 

z popkulturą i sprawiają, iż potencjalny czytelnik chętnie sięga po konkretne literackie 

pozycje. W jaki sposób zatem popkultura może wpływać na literaturę popularną? 

a jeżeli ich oddziaływanie jest wzajemne, jaki wpływ literatura popularna wywiera na 

popkulturę? Wreszcie, w jaki sposób owe popkulturowe uwarunkowania łączą się 

z procesem i odbiorem przekładu? Czy rzeczywiście można stwierdzić, że literatura 



~ 7 ~ 
 

z silniejszego kręgu kulturowego i literackiego polisystemu2, jak hiszpański, zachowuje 

w przekładzie więcej cech tekstu i kultury docelowej, a literatura z peryferyjnych 

kręgów kulturowych i polisystemów, jak polski, przeszczepiona poprzez tłumaczenie do 

polisystemu silniejszego, owe cechy traci? Przeprowadzona w niniejszej rozprawie 

analiza porównawcza wybranych przykładów zaczerpniętych z poczytnych dzieł 

literatury hiszpańskiej tłumaczonych na język polski oraz polskiej literatury popularnej 

tłumaczonej na hiszpański dąży do odnalezienia odpowiedzi na te pytania. 

Po wstępie teoretycznym poświęconym przedstawieniu głównych zagadnień 

związanych z ewolucją definicji popkultury i literatury popularnej, teorią polisystemu 

i zastosowaną w rozprawie perspektywą przekładoznawczą, analizie porównawczej 

poddana została seria utworów literackich, które zyskały sobie miano literatury 

popularnej. Wśród nich znalazły się dzieła polskie, które doczekały się przekładów na 

język hiszpański, czyli opowiadania i powieści fantasy tworzące Sagę o wiedźminie 

Andrzeja Sapkowskiego oraz kryminał Koniec świata w Breslau Marka Krajewskiego. 

Utwory te przedstawione zostały w zestawieniu z serią popularnych utworów 

hiszpańskich, które zaistniały na polskim rynku wydawniczym, do których zaliczamy: 

Przygodę fryzjera damskiego Eduarda Mednozy, wybrane powieści i zbiory felietonów 

Artura Péreza-Reverte, Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna oraz, jako ciekawostkę, 

pierwszy tom hiszpańskiej trylogii dla młodzieży Klan wilczycy autorstwa Maite 

Carranzy. 

Trzy kolejne części niniejszej rozprawy to obszerne i szczegółowe analizy 

trzech wybranych, kluczowych grup zagadnień związanych z literaturą popularną i jej 

przekładem. Każdą z części analitycznych poprzedza zwięzły wstęp teoretyczny 

dotyczący analizowanych problemów, a kończy podsumowanie. 

W pierwszej z trzech części analizy porównawczej omówiony został specyficzny 

język literatury popularnej, osadzony pomiędzy potocznością a wulgarnością, grami 

słownymi a ironią. W wyniku przeprowadzonych badań stworzone zostało pojęcie 

języka cool, który operuje podobnymi środkami do tych, które odnajdujemy w dziełach 

zaliczanych do kanonu literatury artystycznej, jednak jego główną cechą jest selekcja 

technik (proces selekcyjno-decyzyjny dokonywany przez autora) w celu uniknięcia 

potencjalnych zakłóceń w płynności procesu odbioru. Jest to język, którego użycie 

                                            
2 Zgodnie z teorią polisystemu, której twórcą jest Itamar Even-Zohar. Podstawy teorii znalazły się w jego 
monografii pt. Polisistemas de cultura. Un libro electrónico provisional, Tel Awiw, 2007. 



~ 8 ~ 
 

wywołuje „wrażenie cool”, co ma z kolei bezpośredni związek z dbałością o komfort 

odbiorcy tekstu w momencie lektury. Język cool to bardzo zróżnicowany, a przez to 

daleki od możliwości ujednolicenia i uproszczenia, język literacki, który powstaje 

z myślą o tak zwanym targecie literatury popularnej. Jego przekład staje się zatem 

jednym z translatorskich inwariantów3. 

Trzecia część rozprawy, a druga część analityczna, dotyczy problematyki 

przekładu polifonii i dialogiczności dzieł literatury popularnej. Mimo że Michaił Bachtin 

stworzył definicję polifonii i koncepcję powieści polifonicznej na podstawie badania 

dzieł Fiodora Dostojewskiego, które należą do literatury wysokiej i kanonu arcydzieł 

literatury światowej, pojęcia te okazują się równie efektywne w przypadku analizy 

powieści i opowiadań zaliczanych do literatury popularnej. Podobnie dialogiczność, 

która cechuje tak akty mowy, jak i procesy myślenia oraz twórczość literacką, staje się 

pojęciem niezwykle przydatnym na gruncie analizy literatury popularnej i jej przekładu 

na języki obce. Te bachtinowskie cechy przekładają się na pogłębienie wspomnianego 

już „wrażenia cool” i sprawiają, iż także struktura dialogów powieści popularnej staje się 

atrakcyjną dla potencjalnego odbiorcy „konstrukcję cool”, czyli zbiorem technik, które 

służą odpowiedniemu „złożeniu” materiału językowego w tekst, którego cechy 

konstrukcyjne, jak polifonia i budowa postaci, wywołują wrażenie cool. 

Ostatnia część analizy poświęcona została problematyce intertekstualności 

i interkulturowości literatury popularnej oraz implikacji tych cech dla praktyki i odbioru 

przekładu tejże literatury.  

Intertekstualność jest jedną z głównych cech nie tylko literatury popularnej, ale 

także popkultury, uznawanej powszechnie za „kulturę repetycji”. Wszelkie nawiązania 

do literatury wysokiej oraz do dzieł należących do nurtu literatury popularnej i szeroko 

pojętych „tekstów kultury” stanowić mogą grę z czytelnikiem, którego potrzeby 

intelektualne winny być zaspokojone podczas lektury, a sam proces czytania powinien 

dawać mu satysfakcję. W tej części analizy staramy się odnaleźć odpowiedzi na pytania, 

w jakim stopniu literatura popularna jest literaturą repetycji, jaką rolę spełnia 

intertekstualność w literaturze popularnej, jakie są tego konsekwencje dla czytelnika 

                                            
3 Inwariant: „czynnik niezmienny w danej sferze zjawisk językowych, przeciwstawiony czynnikom 
zmiennym (wariantom); w zastosowaniu do badań lit. inwariant oznacza podstawowy i nie podlegający 
przekształceniom element danej formy literackiej” (Sławiński, 2008: 220). W teorii przekładu inwariant to 
ten element oryginału, który powinien pozostać niezmienny w tłumaczeniu. 



~ 9 ~ 
 

oryginału, dla tłumacza i procesu przekładu oraz, jak ową intertekstualność może 

odebrać czytelnik tekstu docelowego. 

Rozbudowaną, trzyczęściową analizę tekstów literackich kończy 

podsumowanie, w którym usystematyzowane zostały cechy literatury popularnej 

świadczące o jej nastawieniu na licznego, chociaż nie masowego, odbiorcę. Zestawienie 

wpływów popkultury i kultury wysokiej na literaturę popularną wskazuje na jej 

hybrydyczny charakter oraz ukazuje trudności związane z przekładem tejże literatury 

na języki obce. Jednocześnie podsumowana została rola popkultury w przekładzie oraz 

przekładu w popkulturze na przykładzie polsko-hiszpańskich interakcji kulturowych, 

które pojawiły się w przeanalizowanych przykładach. 

Celem niniejszej rozprawy nie jest jednak apologia popkultury i literatury 

popularnej, ani też krytyka ich fenomenu. Z założenia popkultura, podobnie jak każda 

inna kultura, zawiera wartości i dzieła skrajnie różne, a o ich przeznaczeniu i ocenie nie 

decydują one same, lecz ich odbiorcy oraz krytycy. Zaproponowana analiza ma 

charakter porównawczy, stanowi refleksję nad popkulturą i literaturą popularną 

z punktu widzenia przekładu i jego funkcji kulturowej oraz kulturotwórczej, a ocena 

tego fenomenu nie wydaje się warunkiem sine qua non ich badania.  

Popkultura kusi swoją złożonością i niezgłębionymi jeszcze perspektywami 

badawczymi. W jej analizie rozmiłowali się antropolodzy, etnolodzy, filozofowie 

i kulturoznawcy. Nie jedna pozycja poświęcona została literaturze popularnej, chociaż 

najczęściej badania dotyczyły jednego, konkretnego i reprezentatywnego dzieła. W tym 

zakresie eminentny jest brak kompleksowości badań wspomnianego zjawiska. 

Translatologia również zajęła się przypadkami wzajemnych wpływów na osi kultura 

popularna-przekład4, jednakże ponownie są to badania rozproszone i niejednorodne. 

Niniejsza rozprawa jest nie tylko wypadkową wszystkich tych „fragmentarycznych” 

prób badawczych, które były inspiracją do jej napisania, ale stanowi też kompleksową 

propozycję analizy porównawczej relacji pomiędzy popkulturą, literaturą popularną 

i przekładem z perspektywy potencjalnego odbioru oraz, częściowo, z perspektywy 

„zakupologicznych” mechanizmów rynku księgarskiego polsko-hiszpańskich interakcji.  

 

 

                                            
4 Przykładem może być zbiór artykułów z serii Studia o przekładzie, pod redakcją Piotra Fasta: Kultura 
popularna a przekład (2005), wydany przez Wydawnictwo „Śląsk”. 



~ 10 ~ 
 

Nota bibliograficzna: 
 

Niektóre założenia niniejszej rozprawy zostały częściowo przedstawione 

w następujących artykułach: 

 
Koszarska, M. (2007). „El humor polaco en la realidad española: los juegos de palabras en Ostatnie 

życzenie de Andrzej Sapkowski y su traducción por José María Faraldo”, w: Studia Romanica 
Posnaniensia XXXIV, Poznań: Wydawnictwo Naukowe UAM, s. 217-230. 

 
Koszarska, M. (2009). „ ¿Cómo las fronteras culturales influyen en la traducción? Un viaje traductológico 

por la literatura pop de España y de Polonia”, w: Discurso sobre fronteras - fronteras del discurso: 
estudios del ámbito ibérico e iberoamericano, red. A. Gregori, B. Stawicka-Pirecka, M. Potok, A. 
Rosales, J. Wachowska, Łask: Oficyna wydawnicza Leksem, s. 521-531. 

 
Koszarska, M. (2009). „Wiedźmin czy brujo? Kilka uwag o tłumaczeniu neologizmów”, w: Studia 

Iberystyczne, nr 8, Kraków: Księgarnia Akademicka, s. 287-299.  
 
Koszarska, M. (2011). „Elementos de la cultura polaca en el universo español: sobre la traducción de obras 

de A. Sapkowski al castellano”, w: Romanica.doc, nr 1(2)/2011, red. A. Gregori i Gomis, Z. 
Stasiakiewicz, Poznań: wydawnictwo on-line PDF <www.romdoc.amu.edu.pl>, s. 24-34.  

 
Koszarska, M. (2011). „Tajemnica sukcesu dzieł Andrzeja Sapkowskiego na hiszpańskim rynku 

wydawniczym. Kilka uwag o przekładzie literatury fantasy”, w: Przekład jako produkt i kontekst 
jego odbioru, red. I. Kasperska, A. Żuchelkowska, Poznań: Wydawnictwo Rys, s. 293-308. 

 
Koszarska, M. (2011). „Particularidades de la traducción de la literatura pop al ejemplo de la Saga de 

Geralt de Rivia de Andrzej Sapkowski traducida al castellano”, w: Traducción: ¿manipulación 
o transformación necesaria?, red. G. Beltrán, K. Dłużniewska-Łoś, Warszawa: Museo de Historia del 
Movimiento Popular Polaco, s. 103-112. 

 
Koszarska, M. (2011). „Literatura polska w hiszpańskiej rzeczywistości kulturowej: kilka uwag 

o tłumaczeniu dzieł Andrzeja Sapkowskiego na język hiszpański”, w: Translatio i literatura, 
red. A. Kukułka-Wojtasik, Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, s. 191-200. 

 
Koszarska, M. (2012). „Przekład w popkulturze, czyli kilka uwag na temat tłumaczenia Szachownicy 

flamandzkiej hiszpańskiego pisarza Arturo Péreza-Reverte na polski i francuski”, w: Tłumacz: 
sługa, pośrednik, twórca?, red. M. Guławska-Gawkowska, K. Hejwowski, A. Szczęsny, Warszawa: 
Sowa druk, s. 263-274. 



~ 11 ~ 
 

Część I



~ 12 ~ 
 

1. Popkultura – wyzwanie terminologiczne 
 

Rozpoczynając refleksję nad miejscem i funkcjonowaniem literatury popularnej 

oraz jej przekładów w popkulturze oraz wpływem popkultury na literaturę i jej 

tłumaczenia, nie można nie zadać pytania, w jaki sposób popkulturę należy definiować. 

Biorąc pod uwagę wieloaspektowy charakter popkultury, określenie i jednoznaczne 

zdefiniowanie jej istoty jawi się jako zadanie trudne. Popkultura wpisuje się bowiem 

w zjawisko jeszcze szersze i znacznie bardziej wielowymiarowe, które kryje się pod 

pojęciem kultury: 
 
Kultura jest w sposób oczywisty integralną całością, na którą składają się narzędzia i dobra 
konsumpcyjne, konstytucyjne statuty różnorakich społecznych ugrupowań, ludzkie idee 
i rzemiosła, wierzenia i zwyczaje. Czy rozpatrujemy bardzo pierwotną, czy też wyjątkowo 
złożoną i rozwiniętą kulturę, stoimy wobec rozwiniętego aparatu, częściowo mentalnego, 
częściowo ludzkiego, a częściowo duchowego, dzięki któremu człowiek może podołać 
stojącym przed nim konkretnym, szczególnym problemom. (Malinowski, 2005: 34) 

 

Samo pojęcie kultury jest na tyle wieloznaczne i szerokie, że jego definicja w dużej 

mierze zależy od badacza i przyjętej przez niego perspektywy oraz metodologii: 

antropologicznej, filozoficznej, literackiej, etc. Kultura może być pojmowana jako 

rzeczywisty i ugruntowany teren praktyk, zwyczajów i języków dowolnego 

społeczeństwa (por. Barker, 2005: 8), ale także jako „regularności w zachowaniu 

wewnętrznym i zewnętrznym członków społeczeństwa, wyjąwszy te regularności, 

których geneza jest na pewno dziedziczna” (Bagby, 2005: 44). Antropologiczną definicję 

kultury proponuje Antonina Kłoskowska: 
 
Kultura jest to względnie zintegrowana całość obejmująca zachowania ludzi przebiegające 
według wspólnych dla zbiorowości społecznej wzorów wykształconych i przyswajanych 
w toku interakcji oraz zawierająca wytwory takich zachowań. (1980: 40) 
 

Z filozoficznego punktu widzenia, kultura jest przestrzenią umożliwiającą międzyludzki 

dialog, przestrzenią, w której człowiek najpełniej ujawnia swoją tożsamość (por. 

Błażejewski, 2005: 7). Każdy badacz, filozof, pisarz proponował swoją, użyteczną i pod 

wieloma względami ulotną definicję kultury. Próby zamknięcia kultury w pojęciowych 

ramach nie mogą być jednocześnie w pełni obiektywne. W każdym ujęciu: estetycznym, 

semiotycznym, filozoficznym, termin „kultura” niesie ze sobą pewne subiektywne 

i emocjonalne wartości, o czym wspomina Fred Inglis: 
 



~ 13 ~ 
 

Kultura jest strukturą wartości i należących do nich uczuć, która przemieszcza się przez pole 
oddziaływania działania społecznego. (…) Głęboka trudność związana z pojęciem kultury 
polega na tym, że może być ona wszystkim albo niczym. (2007: 205-206) 
 

Nie jest tajemnicą, że kultura jest pojęciem bardzo szerokim i „pojemnym”, które 

zawiera w sobie pewne powtarzalne zachowania i struktury społeczne, ale się do nich 

nie ogranicza. Pod szyldem „kultura”, umieścić można sztukę, technologię, religię, 

konwenanse, etc. (por. Bagby, 2005: 54). Podobnie zjawisko opisywane za pomocą 

terminu „popkultura”, jak „grunt”, na którym wyrosło, nie stanowi przedmiotu 

stabilnego i jednorodnego, a jest zmiennym układem heterogenicznych cech 

i elementów pozostających w ścisłej korelacji z konkretnym etapem formacji 

cywilizacyjnej i obszarem życia danej społeczności (por. Żabski, 1994: 71). 

Przyglądając się pojęciom funkcjonującym obecnie w ramach studiów 

kulturowych, napotykamy dwa koncepty, które, mimo że bywają utożsamiane, nie są 

tożsame. Mowa o kulturze masowej oraz kulturze popularnej, zwanej również 

popkulturą5.  Analizując społeczne znaczenie kultury popularnej w erze nowoczesnej, 

nie można pominąć kultury masowej, której rozwój przypada na lata dwudzieste 

i trzydzieste XX wieku, kiedy to wraz z upowszechnieniem się mass mediów wzrosła 

komercjalizacja kultury i wykształcił się tak zwany przemysł kulturalny, bardzo 

negatywnie przedstawiony między innymi przez szkołę frankfurcką i jej przedstawicieli: 

Maxa Horkheimera i Theodora W. Adorno6. Kultura masowa wykształciła się wraz 

z rozwojem społeczeństwa masowego, w opozycji do kultury wysokiej i uznana została 

za negatywny skutek postępującej industrializacji i urbanizacji, jednakże jej rozwój 

można traktować jako jedno z historycznych źródeł dla późniejszych ujęć kultury 

popularnej: 
Można także zasugerować, iż nikt nie myśli już dzisiaj w kategoriach kultury masowej, że 
wiemy obecnie, jak docenić zarówno kulturę popularną, jak i kulturę wysoką. Nad wadami 
poszczególnych stanowisk ciągle można dyskutować, ale moim zdaniem, idea kultury 
masowej jest ciągle bardzo żywa, nawet jeżeli nie zawsze jest przedstawiana dokładnie w ten 
sposób. Stanowi ona ważną część wielu teorii kultury popularnej, chociaż jej rolę można 
rozumieć w różny sposób. Wyzwaniem jest więc próba zrozumienia i oszacowania kultury 
popularnej bez uciekania się do teorii kultury masowej. (Strinati, 1998: 29-30) 

 

                                            
5 Mimo że terminy kultura popularna i popkultura to synonimy, w niniejszej rozprawie przeważać będzie 
użycie formy popkultura. Jest to termin, który pojawił się w teorii studiów kulturowych stosunkowo 
niedawno, jednak posiada mniej pejoratywnych naleciałości i rzadziej utożsamiany jest z kulturą masową, 
która przez wielu badaczy nie jest już uznawana za synonim kultury popularnej (por. Strinati, 1998: 9-30; 
Krajewski, 2003: 18-34; Storey, 2003: 9-15). 
6 Negatywna ocena kultury masowej i przemysłu kulturalnego została opisana w eseju „Przemysł 
kulturalny. Oświecenie jako masowe oszczerstwo”, w: Horkhaimer, M. & Adorno, T. W. (1994). Dialektyka 
oświecenia, Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN. 



~ 14 ~ 
 

Kulturę masową pojmuje się zatem jako kulturę epoki industrializacji, nastawioną na 

masowego odbiorcę, która wykształciła się w opozycji do kultury elitarnej 

i wysokoartystycznej w pierwszej połowie XX wieku. Mimo że stanowi ona podstawę dla 

rozwiniętej w drugiej połowie XX wieku popkultury, nie powinna być z nią utożsamiana. 

Warto to podkreślić, gdyż negatywna ocena kultury masowej w momencie jej rozwoju 

oraz uznanie jej za nieautentyczną, manipulacyjną i niesatysfakcjonującą7, wpłynęło na 

przyjęcie „podrzędności” popkultury w stosunku do kultury wysokiej (por. Barker, 

2005: 75). O marginalizacji i pejoratywnym pojmowaniu popkultury pisze Marek 

Krajewski w swojej monografii pt. Kultury kultury popularnej (2003): 
 
Kultura popularna, zmarginalizowany i lekceważony fenomen nowoczesności, stała się, 
w ponowoczesnym świecie, nie tylko wszechobecna (jej przejawy można odnaleźć w każdej 
sferze społecznego życia), ale uległa również transformacji, z jednej strony w rodzaj filtra, 
przez który rzeczywistość jest przez nas oglądana i doświadczana, z drugiej zaś 
w podstawowe narzędzie, za pomocą którego potykamy się ze światem. Jest więc kulturą 
dominującą. (2003: 7) 
 

Wzrost zainteresowania badaniami kultury popularnej pod koniec XX i na początku XXI 

wieku sprawił, iż rozpoczął się proces „uwalniania” pojęcia popkultury od wcześniejszej 

kwalifikacji i negatywnej percepcji zjawiska, dzięki czemu powoli powstają odpowiednie 

instrumentaria pozwalające skutecznie analizować jej przejawy na gruncie wielu 

dyscyplin humanistycznych (por. Żabski, 1994: 72). O rehabilitacji kultury popularnej 

pisze Denis McQuail, który określa popkulturę mianem najbardziej rozpowszechnionej 

i najpopularniejszej kultury symbolicznej początku XXI wieku, która „płynie” ku 

odbiorcom poprzez film, telewizję, literaturę, prasę. McQuail dodaje: 
 
Niewiele sensu miałoby przypuszczenie, że powódź tę można jakoś zatamować, odwrócić lub 
oczyścić – nie ma też sensu sądzić, że dominująca współcześnie kultura to po prostu 
zdeformowane przez handel pokłosie czystego niegdyś ziarna. Trudno nawet byłoby 
rozróżnić dziś gust elitarny od masowego, skoro niemal każdy znajduje coś atrakcyjnego 
wśród mnóstwa elementów popularnej kultury medialnej. (2008: 131) 
 

Podejmując próbę zdefiniowania istoty kultury popularnej, zauważamy jednak, iż 

łatwiej jest stwierdzić, czym kultura popularna nie jest, niż skontruować jej definicję. 

Pojęcie to staje się zatem terminologicznym wyzwaniem. Na problem związany ze 

stworzeniem rzeczowej, spójnej i krótkiej definicji popkultury składają się liczne 
                                            
7Kultura masowa uznana została za niesatysfakcjonującą, gdyż jej odbiór nie wymaga większego wysiłku. 
Z tego względu nie wzbogaca ona odbiorców, będąc jedynie ciągła obietnicą owego wzbogacenia: 
„Przemysł kulturalny nieustannie oszukuje konsumentów na tym, co nieustannie im obiecuje. Weksel na 
przyjemność, wystawiany przez akcję i dekoracje, jest bez końca prolongowany: podstępna obietnica, do 
której właściwie ogranicza się widowisko, oznacza, że nie dochodzi do rzeczy samej, że gość ma się 
zadowolić lekturą jadłospisu.” (Horkheimer & Adorno, 1994: 158) 



~ 15 ~ 
 

czynniki. Popkultura jest zjawiskiem stosunkowo nowym, niezwykle szerokim, wręcz 

wszechobecnym i  dynamicznie rozwijającym się, przez co polimorficznym. Trudność 

określenia, czym jest popkultura może wynikać również z faktu, iż w związku ze 

wspomnianym niedookreśleniem zjawiska, nie można mieć pewności, że jest ono 

rzeczywiście na tyle odrębne, aby móc analizować je oddzielnie. Badacze często zamiast 

analizować kulturę popularną, ograniczają się nierzadko do przyjęcia pozycji 

ewaluacyjnej i utożsamiają z kulturą masową: 
 
Lamenty niektórych teoretyków postmodernizmu nad tym, co nazywają obniżeniem się 
standardów gustu estetycznego, związanym ze współczesną kulturą popularną, są echem 
wyrażanych przez krytyków kultury masowej obaw przed zagrożeniem ze strony kultury 
masowej dla kultury elitarnej. (Strinati, 1998: 42) 
 
 

Także Chris Barker podkreśla, iż definicja popkultury (i użyta w tym celu nomenklatura) 

ma charakter wartościujący i w dużym stopniu zależy od podejścia konkretnego 

badacza. Ci krytycy kultury, którzy kładą nacisk na moment wytworzenia produktu 

przemysłu kulturalnego, nazywają analizowane zjawisko „kulturą masową”, inni wolą 

mówić o „kulturze popularnej” lub „popkulturze”, gdyż skupiają się na momencie 

odbioru produktu przez konsumenta (por. 2005: 77-78). Pomimo rehabilitacji 

i przewartościowania pojęcia kultury popularnej, w badaniach popkultury nadal pojawia 

się negatywnie nacechowany termin „kultura masowa”, a natężenie krytyki nowego 

„populizmu kulturowego” pozostaje na poziomie, który można określić mianem 

wysokiego. Nawet jeżeli teoria dekodowania Halla głosi, że każdy produkt kultury może 

być interpretowany i odczytywany na wiele różnych sposobów, niezależnie od 

zawartych w nim treści i znaczeń, zawsze znajdą się krytycy, którzy nazwą popkulturę 

konformistycznym i komercjalnym echem kapitalizmu (por. McQuail, 2008: 132-133). 

Jednak niekwestionowaną zaletą kultury popularnej jest nic inngo, jak jej „popularność”. 

Bycie popularnym nie zawsze uznawane  jest za wadę, ale może stanowić jakość samą 

w sobie. 

Pojęcie kultury popularnej było i jest wykorzystywane na wiele różnych 

sposobów i równie wielorako definiowane. Jedna z klasycznych definicji popkultury 

sprowadza się do przeciwstawienia jej kulturze elitarnej (wysokiej, kanonicznej), 

ustawiając ją w hierarchii jako kulturę niższej kategorii, kulturę ludu, kulturę plebsu. 

Podział ten sprzyjał negatywnym akcentom aksjologicznym i degradacji popkultury do 

zjawiska, któremu odmawia się prawa do autonomicznego statusu, uznając, iż jest to 



~ 16 ~ 
 

hybrydalna i peryferyjna strefa życia społecznego. Jednakże globalna deprecjacja kultury 

popularnej wynikająca z faktu, iż nie jest ona kulturą wysoką i elitarną, nie wydaje się do 

końca uprawniona. Marek Krajewski wypowiada się na temat produktów popkultury 

w sposób bardziej zrównoważony: 
 
Jej dzieła rzeczywiście są głupie, płaskie, zhomogenizowane, uniformizujące, wulgarne, ale 
taki charakter mają tylko niektóre z nich, cechy te nie mogą zostać uznane za własności 
dystynktywne popkultury. (2003: 18) 
 

Definiowanie popkultury w opozycji do kultury wysokiej jest pod pewnymi względami 

ryzykowne, gdyż wiele dzieł, które początkowo zaklasyfikowano jako popularne, 

z czasem zmieniło status, ulegając procesowi kulturowej „kanonizacji”. Te produkty 

kultury popularnej są dziś zaliczane do powszechnie znanego kanonu. Wśród takowych 

wymienić można chociażby trylogię Władca Pierścieni J. R. R. Tolkiena, filmy z Charliem 

Chaplinem, a nawet pisane „na zamówienie” i niezwykle popularne w swoich czasach 

dramaty Szekspira czy Lopego de Vegi. Mimo że koncept kultury popularnej jest 

wytworem chronologicznie późniejszym niż działalność literacka wspomnianych 

dramaturgów, warto odnotować, iż pewne mechanizmy pozostają niezmienne. 

Inne powszechnie stosowane definicje popkultury starają się uchwycić jej istotę 

na podstawie analizy i grupowania charakterystycznych tylko dla niej produktów. 

Definicje te mają charakter opisowy i wyliczający, jednak w ich wyniku kultura 

popularna zostaje ograniczona do: teleturniejów, romansów, powieści sensacyjnych lub 

seriali komediowych (por. Krajewski, 2003: 23). Jedną z najbardziej znanych, chociaż 

najmniej konkretnych definicji tego typu stworzył Dennis Scheck, stwierdzając: 
 
W pierwszym odruchu popkultura przywodzi na myśl popart z jednej strony, popcorn 
z drugiej. Między dziełem sztuki i ulicznym kioskiem z kukurydzą rozciąga się nie w pełni 
zbadany i nieusystematyzowany obszar „kultury popularnej”. (1997: 5) 
 

Przytoczone próby określenia istoty popkultury to tylko kilka przykładów obrazujących, 

jak trudnym zadaniem staje się stworzenie jej spójnej definicji. W większości ujęć 

powtarza się stwierdzenie, iż popkulturę można, a nawet należy, traktować jako 

„znaczenia i praktyki wytwarzane przez szeroką publiczność w momencie odbioru” 

(Barker, 2005: 78). Kultura popularna nie jest zatem monolitem, mieści w sobie 

rozmaite odmiany i poziomy, spełnia wiele funkcji i zaspokaja różne potrzeby. „Dla 

niektórych grup jest kulturą podstawową i jedyną, dla innych – tylko dodatkiem i mało 

ważnym dopełnieniem” (Żabski, 1994: 73).  



~ 17 ~ 
 

Wśród najnowszych prób definicji popkultury na uwagę zasługuje perspektywa 

zaproponowana przez Marka Krajewskiego, który nie stara się odpowiedzieć, czym jest 

popkultura, ale, z czego wynika popularność pewnych zjawisk, dzieł, kulturowych 

przekazów. Określa on w związku z tym kulturę popularną jako kulturę przyjemności: 
 
Jedna z możliwych odpowiedzi na to pytanie mówiłaby, iż te dzieła, osoby, miejsca 
i przedmioty są popularne, ponieważ dostarczają zróżnicowanych przyjemności 
zróżnicowanym pod względem społecznie istotnych cech (…) jednostkom. (2003: 35-36) 
 
 

Zgodnie z tym podejściem, warunkiem popularności danego dzieła jest nie tylko 

zadowolenie i satysfakcja jego odbiorcy, ale także dostarczenie mu przyjemności na 

każdym możliwym poziomie interpretacyjnym. Popkultura jest w tym sensie 

hybrydowym produktem niekończących się prób współczesnej ekspresji oraz 

aktywnego zapotrzebowania ludzi na doznawanie przyjemności (por. McQuail, 2008: 

131). 

Żadna z przytoczonych i opisanych definicji nie jest kompletna, satysfakcjonująca, 

ani też w pełni operatywna dla niniejszej rozprawy, pozostaje jedynie zaproponować 

jeszcze jeden sposób definiowania popkultury, nie ostateczny, ale dostosowany do 

wymogów dalszej analizy. Kultura popularna zyskała swoje miano, gdyż, w odróżnieniu 

od hermetycznej kultury elitarnej, była kulturą powszechną, kulturą ludu, dostarczała 

zatem mniej wyszukanych rozrywek. Jednak pojmowanie popkultury w opozycji 

binarnej do kultury wysokiej rodzi wiele kontrowersji i wiąże się z wartościowaniem. 

Aby nie wpaść w pułapkę oceniania, warto wziąć pod uwagę, iż współcześnie 

przymiotnik „popularny” (podobnie jak przedrostek „pop-”) niewiele ma wspólnego 

z ludem czy plebsem. „Popularny” w obecnym rozumieniu to „powszechnie znany, 

używany, a nawet ceniony”. Jeśli zatem kulturę popularną pojmować będziemy zgodnie 

ze współczesnym uzusem językowym, nie będzie to kultura „ludu”, a kultura, na którą 

składają się dzieła powszechnie znane, używane i cenione przez szerszą rzeszę 

odbiorców. W ten sposób udaje się uniknąć niebezpiecznego oceniania, gdyż to, co 

powszechnie znane lub używane może być obiektywnie tak samo dobrej, jak i złej 

jakości. 
 
Kulturę popularną warto wyodrębnić przy udziale jednego, podstawowego kryterium – 
„popularności”. Obejmuje ono taką konfigurację elementów składających się na kulturę 
ogólną (rozumianą tu w sensie antropologicznym, globalny,), która zapewnia możliwie 
szeroką komunikację społeczną poprzez znoszenie wszelkich barier. (Żabski, 1994: 72) 
 



~ 18 ~ 
 

Zgodnie z zastosowaną perspektywą, popkultura obejmuje te elementy („produkty”) 

kulturowe, które zyskały sobie popularność. Chociaż nie musiały być one 

zaprogramowane na powszechny odbiór, ale stanowiły adekwatną reakcję na potrzeby 

odbiorców. W dzisiejszych czasach trudno wyobrazić sobie, by powieść sprzedawana 

w księgarni została stworzona przez autora „dla sztuki” oraz przez przypadek 

odnaleziona przez wydawcę, który postanowił opublikować ją pro publico bono. Jeżeli 

rzeczywiście tak autorem, jak i wydawcą kierowałaby jedynie chęć przekazania 

konkretnego artystycznego komunikatu, książka byłaby dostępna gratis, nie zaś 

sprzedawana w księgarniach. Nie można wprawdzie zanegować procesu twórczego 

ukrytego pod pojęciem „sztuka dla sztuki”, jednak znakomita większość „produktów” 

kultury powstaje i zostaje rozpowszechniona z myślą o potencjalnych odbiorcach 

i realnym zysku. Popularność, która przekłada się na sprzedaż jest zatem kluczowym 

kryterium, według którego dane dzieło możemy zaklasyfikować jako popkulturowe lub 

„kultowe”. 

Kończąc część poświęconą definicji popkultury, warto podkreślić, iż pojęcie to 

dotyczyć może różnych zakresów czy też kręgów kulturowych. Poza tak zwaną kulturą 

„ogólnoludzką”8 wyróżniamy szereg kultur „fragmentarycznych”, charakterystycznych 

dla danej społeczności, plemienia, grupy zawodowej, itp. Niezależnie od różnic 

pomiędzy wyodrębnionymi kulturami, wszystkie je łączy instytucjonalizm 

i organizowanie się ludzkich istot w trwałe grupy9. Mimo że kultura polska różnić się 

będzie od kultury szwedzkiej (stosując narodowe kryterium podziału), a kultura 

młodych z pewnością będzie inna niż kultura ludzi dojrzałych (jeśli zastosujemy podział 

wiekowy), istnieją pewne regularności kulturowe, wspólne dla wszystkich kultur 

wyodrębnionych na podstawie najróżniejszych kryteriów, które przyczyniają się do 

tworzenia tak zwanych kulturowych granic. 

 Jeżeli między państwami istnieją granice geograficzne i polityczne, poszczególne 

kultury oddzielone zostały granicami kulturowymi, których umiejscowienie w dużym 

stopniu zależy od zastosowanego kryterium podziału. Są to granice pierwotne względem 

                                            
8 „Kultura jest dobrem zbiorowym i zbiorowym dorobkiem, owocem twórczego i przetwórczego wysiłku 
niezliczonych pokoleń. Nie znaczy to bynajmniej, iżby odkryć, wynalazków, innowacji nie mogły 
dokonywać i nie dokonywały jednostki. Inteligencja twórcza jest cechą gatunkową, biologiczną. Jest 
pozaspołeczna” (Czarnowski, 2005: 26). 
9 „Podstawowy fakt kultury, jaki przeżywamy, jakiego doświadczamy i jaki możemy zbadać naukowo, to 
zorganizowanie się ludzkich istot w trwałe grupy. Takie grupy są związane jakąś ugodą, jakimś 
tradycyjnym prawem czy zwyczajem, czymś, co nawiązuje do umowy społecznej” (Malinowski, 2005: 36). 



~ 19 ~ 
 

współczesnego podziału administracyjnego, istnieją od zawsze, odkąd człowiek zaczął 

podporządkowywać sobie terytorium, na którym żyje (por. Zenderowski, 2003)10. Mimo 

to, niezależnie od genezy granic kulturowych, kultura pozostaje zjawiskiem w dużej 

mierze związanym z geografią, „w tym rozumieniu rozszerza się na pewnych obszarach, 

łącząc w wyższego rzędu wspólnotę zamieszkałe tam grupy” (Czarnowski, 2005: 33). 

Granice kulturowe dotyczą kultury w pełnym tego terminu znaczeniu, zarówno 

tej, uznawanej za elitarną, jak i kultury popularnej. W konsekwencji poza ogólną 

popkulturą światową lub popkulturą zachodnią (często mylnie utożsamianą z kulturą 

amerykańską i procesem „makdonaldyzacji” społeczeństwa11) istnieją także popkultury 

narodowe lub regionalne. Posługując się w tym punkcie przykładem, film Jamesa 

Camerona Titanic zyskał sobie światową sławę, stał się popularny, przez co uzyskał 

status dzieła popkulturowego na skalę ogólnoświatową, natomiast obraz Miś w reżyserii 

Stanisława Barei posiada podobny status kultowej produkcji kinematograficznej, z tą 

różnicą, iż ogranicza się on do polskiej, a nie światowej popkultury. 

Popkultura jest zatem kulturą otwartą, pod wieloma względami uniwersalną, 

ważnym elementem kształtowania się tożsamości grup społecznych. Nie można 

umniejszać jej wpływu na to, co nazywane zostało współczesnością. Co się zaś tyczy 

kwestionowanej jakości kultury popularnej, wyznaczenie tego parametru nie może 

opierać się wyłącznie na analizie stopnia zgodności produktu z kanonem kulturowym. 

Istnieją inne kryteria oceny dzieła, jak chociażby kreatywność i oryginalność. Popkulturę 

charakteryzuje bogactwo i różnorodność form, nie powinno się zakładać a priori, że 

popularność jej wytworów wiąże się automatycznie z ich obniżoną wartością 

poznawczą. Wielowymiarowość popkultury sprawia, iż w jej ramach funkcjonują różne 

jakościowo produkty, stąd tak trudno przypisać określoną jakość kulturową popkulturze 

pojmowanej jako całość (por. McQuail, 2008: 134). Pewnym jest natomiast, że jakość 

popkultury w dużej mierze zależy od poziomu rozwoju środków komunikacji społecznej 

oraz skuteczności ich dotarcia do potencjalnego odbiorcy. To odpowiednie techniki 

i komunikacja zapewniają przejawom kultury popularnej trwałość i odpowiedni zasięg. 

                                            
10 Artykuł opublikowany w miesięczniku „Odra” on-line: http://odra.okis.pl/article.php/87 (data 
konsultacji: 20 grudnia 2010). 
11 Jak stwierdza Georg Ritzer: „McDonald’s służy tu jako świetny przykład, jako paradygmat zjawiska 
o szerokim zasięgu, które nazywam makdonalizacją, czyli procesem, który powoduje, że w coraz to 
nowych sektorach społeczeństwa Stanów Zjednoczonych, a także reszty świata, zaczynają dominować 
zasady działania baru szybkiej obsługi” (2005: 563). Sieć barów McDonald’s stała się ogólnoświatowym 
symbolem kulturowym, nie należy jednak utożsamiać makdonalizacji z całością popkultury, a jedynie z jej 
częścią.  



~ 20 ~ 
 

2. Literatura popularna a popkultura 
  

Pojęcie literatura popularna, podobnie jak termin popkultura, jest trudne do 

jednoznacznego zdefiniowania. W pierwszej kolejności warto jednak poświęcić kilka 

zdań uzasadnieniu relacji między popkulturą a literaturą popularną (czyli między 

tytułem niniejszej rozprawy a jej podtytułem). Wychodząc od zdefiniowanego już 

pojęcia kultury rozumianej jako zbiór ludzkich zachowań podporządkowanych normom, 

które mają na celu zaspokojenie potrzeb (podstawowych i estetycznych), wśród zjawisk 

kultury, możemy wyróżnić dwa podstawowe typy owych zachowań. Są to zachowania 

bezpośrednie, niereprezentujące niczego, poza sobą oraz zachowania symboliczne, które 

służą zaspokajaniu praktyczno-estetycznych i twórczych potrzeb człowieka (por. 

Kłoskowska, 1980: 86-89). W ramach wyodrębnionej w ten sposób kultury symbolicznej 

funkcjonuje sztuka (malarstwo, muzyka, rzeźba, literatura). Skoro zatem literatura to 

zjawisko kulturowe, obopólna relacja pomiędzy literaturą popularną a popkulturą 

wydaje się oczywista.12 

Samą literaturę popularną zwykło się tradycyjnie uważać za dziedzinę twórczości 

literackiej, która obejmuje utwory adresowane do możliwie najszerszego kręgu 

odbiorców, które charakteryzuje uproszczenie językowe, schematyczność fabularna13 

oraz emocjonalność. Pod tym względem, podobnie jak w przypadku popkultury, doszło 

do utożsamienia literatury popularnej z literaturą masową oraz pejoratywnie 

nacechowanym pojęciem literatury brukowej czy też literatury trzeciego obiegu 

czytelniczego14: 
Obrazowa metafora służąca do określenia literatury popularnej, należącej do tzw. trzeciego 
obiegu czytelniczego, pozwala doskonale unaocznić, czym kusi ona swego odbiorcę, 
zwłaszcza tego, który sięga do niej niezależnie od obcowania z literaturą wysokoartystyczną, 
„prawowitą małżonką”. Pociągać go bowiem może do „tej trzeciej” zarówno swoisty urok 
wulgarnej zmysłowości, jak ucieczka od szarzyzny codziennych obowiązków 
i aprobowanych oficjalnie układów, czy wreszcie sytuacja, w której nie musi się wznosić na 
wyżyny intelektu. (Martuszewska, 1986: 253) 

                                            
12 Mimo że wzajemna zależność na osi kultura – literatura wydaje się oczywista, wbrew pozorom nie dla 
wszystkich relacja popkultura – literatura popularna jest podobnym truizmem. Umieszczenie krótkiego 
wstępu na ten temat w pierwszym akapicie niniejszego podrozdziału jest wynikiem doświadczeń 
dydaktycznych oraz debat na ten temat. 
13 John Storey określa schemat dominujący w literaturze popularnej w następujący sposób: „W sensie 
formalnym tekst rozpoczyna się zawsze od postawienia problemu do rozstrzygnięcia. Tekst bytuje przeto 
jako proces ujawniania: rozwijania narracji aż do końcowego rozwiązania problemu.” (2003: 38) 
14 Czesław Hernas w swoim szkicu Potrzeby i metody badania literatury brukowej (1973) wyróżnił trzy 
typy obiegu czytelniczego różniące się poetyką. W tym ujęciu pierwszą literaturą jest literatura 
wysokoartystyczna, drugą – literatura ludowa, trzecią natomiast literatura brukowa, czyli literatura 
popularna. Warto jednak podkreślić, iż szkic Czesława Harnasa opublikowany został w 1973 roku, od tej 
pory literatura zwana wówczas brukową przeszła zaskakującą, jakościową ewolucję. 



~ 21 ~ 
 

Współczesna literatura popularna, która stanowi nierozerwalną część popkultury, nadal 

bywa pojmowana i analizowana jako owoc „zrodzony’ w wyniku wyodrębnienia się 

kultury masowej. Mimo że, jak to zostało podkreślone, pojęcia kultury popularnej 

i kultury masowej nie są konceptami w 100% tożsamymi, negatywne wartościowanie 

kultury masowej nadal wpływa na negatywny obraz popkultury i literatury popularnej: 
 
W (…) perspektywie kultury masowej, literatura popularna jawi się najczęściej w kontekście 
manipulacji świadomości odbiorców poprzez upraszczające mechanizmy homogenizacyjne. 
(Buczek, 2005: 215) 
 

Umberto Eco w serii szkiców Superman w literaturze masowej (pierwsze wydanie 

ukazało się w 1978, zostało wznowione w Polsce min. w 2008) potwierdza pejoratywny 

obraz literatury, którą zwie „masową”, twierdząc, iż nie jest ona niczym innym, jak 

przesyconą emocjami prozą zdegradowaną: 
 
Powieść popularna, „demokratyczna”, która w ramach swojej paternalistycznej ideologii 
dostosowywała konsekwentnie środki do celów, w następnych dziesięcioleciach 
pozostawiała coraz więcej miejsca na formy prozy „zdegradowanej”. (2008b: 25) 
 

Pomimo tej perspektywy, która dominuje w pewnych kręgach badawczych, współczesna 

literatura popularna oraz jej definicja, uległa modyfikacji i przewartościowaniu. Jak 

słusznie stwierdza Katarzyna Kaczor, odnosząc się do przytoczonego zbioru esejów 

Umberto Eco:  
Trzeba jednak zaznaczyć, że składające się na przywołany tom szkice Eco powstały w latach 
sześćdziesiątych i siedemdziesiątych, kiedy wzrosło czy raczej powróciło zainteresowanie 
intrygą powieści, więc nie został w nich poruszony proces ewolucji. (2006: 122) 
 

Ową ewolucję i rehabilitację literatury popularnej dostrzega John Storey, który w swojej 

monografii poświęconej badaniu kultury popularnej dedykuje fikcji literackiej odrębny 

rozdział. Badacz stwierdza, iż jedną z głównych cech literatury popularnej (którą ta 

dzieli z szeroko pojętą popkulturą) jest zaspokajanie niektórych, dokładnie 

sprecyzowanych potrzeb (przede wszystkim emocjonalnych) czytelników. 

Emocjonalność literatury niezwykle silnie oddziałuje na społeczną wyobraźnię, w czym 

Storey upatruje przyczyny popularności konkretnych gatunków literackich jak powieść 

przygodowa oraz romans (por. 2003: 35-54). Tezę o zmianie podejścia do literatury 

popularnej znajdujemy również w pracy Marty Buczek, w której badaczka stwierdza: 
 
Literatura popularna (…) ostentacyjnie miesza poziomy kultury niskiej i wysokiej, kształtuje 
percepcję i zabiegi usensowienia świata, jest wieloraka, sformułowana w różnych 
semiotycznych kodach, ze zróżnicowanymi możliwościami przemawiania do swoich 
odbiorców. (2005: 215-216) 
 



~ 22 ~ 
 

W konsekwencji współczesna literatura popularna, mimo że nadal operująca 

schematami i uproszczeniami, oferuje swojemu czytelnikowi coś więcej, niż tylko 

rozrywkę, zaspokaja jego potrzeby emocjonalne i intelektualne, i co najważniejsze 

dostarcza mu przyjemności.  

Wspomniany już Umberto Eco stwierdza ponadto, iż literatura popularna to 

literatura kolażu: 
 
Kiedy czyta się te powieści, nie ograniczając się do reakcji emocjonalnej ani poszukiwania 
czystej rozrywki, której proza ta pragnie dostarczyć, bardzo trudno jest zrozumieć, do 
jakiego stopnia autor imituje literaturę, aby zasugerować, że uprawia prawdziwą sztukę, do 
jakiego zaś stopnia posługuje się fragmentami cudzych tekstów z cynicznym i kpiarskim 
upodobaniem do kolażu. (2008b: 238) 

 

W rezultacie przemieszanie wartości i hybrydyzacja oraz nawiązania do innych tekstów 

literackich to cechy, które mogą stanowić o poczytności literatury popularnej. Fenomen 

literackiej popularności wydaje się zatem konsekwencją pojawienia się we współczesnej 

kulturze i literaturze nowej postawy, która nieporównywalnie wyżej od elitarnej kultury 

ceni to, co spodoba się tak zwanym „zwykłym ludziom” (por. Buczek, 2005: 225). Proces 

ten podsumowuje Jerzy Szacki, który stwierdza: 
 
Wśród norm dzisiejszej „poprawności politycznej” znalazła się odmowa umieszczania 
czegokolwiek na skali wyższości i niższości. Przestały jak gdyby istnieć rzeczy dobre i złe, 
stając się po prostu różnymi. Jeżeli utrzymuje się jakaś ich ogólnie przyjęta hierarchia, to 
dotycząca już tylko wartości rynkowej. (2002: 9) 

 

Literatura popularna to pojęcie trudne do zamknięcia w sztywnych ramach definicji. Jest 

ona bowiem różnorodna oraz hybrydowa, miesza inspiracje i nawiązania do kultury 

wysokiej ze schematycznością i nastawieniem na komercyjny sukces. Posługując się 

prostym porównaniem, literatura popularna to przepastny wór, w którym mieści się 

zespół cech odpowiedzialnych za jej popularność: 



~ 23 ~ 
 

 
Rysunek 1 Cechy literatury popularnej: "Schemat wora" 

Z jednym zastrzeżeniem, jako że do literatury popularnej zaliczane są skrajnie różne 

dzieła, zespół cech charakteryzujących konkretne literackie „produkty” może ulegać 

zmianie (rozszerzeniu lub zawężeniu) w stosunku do przedstawionego (ogólnego) 

„schematu wora”. Tym, co łączy wszystkie pozycje literatury popularnej jest dotarcie do 

dużej grupy czytelników, czyli wspomniana już popularność, która stanowi warunek sine 

qua non zaklasyfikowania tekstu literackiego do tego typu twórczości. 
Związek literatury popularnej z popkulturą jest nie tylko oczywisty, ale i ożywczy 

oraz dynamiczny. Literatura przejmuje pewne charakterystyczne dla popkultury cechy: 

nastawienie na odbiorcę, zaspokajanie jego potrzeb intelektualnych i dostarczanie mu 

rozrywki oraz przyjemności. Jednocześnie poprzez literaturę popularną kształtowane są 

nowe tendencje popkulturowe. Dzieła określane mianem popularnych bezpośrednio 

odnoszą się do elementów popkultury, przywołując tytuły filmów, motywy kulturowe, 

tytuły czasopism lub popkulturowe ikony. Chociaż równie częste okazuje się 



~ 24 ~ 
 

przywoływanie elementów i posługiwanie się technikami literackimi, które cechują 

dzieła określane mianem wysokoartystycznych. 

Jeżeli operatywną dla niniejszej rozprawy definicją popkultury było pojmowanie 

jej jako zespołu zjawisk kulturowych, które cechuje kulturowa popularność, a literatura 

popularna jest z popkulturą nierozerwalnie związana, można zaryzykować stwierdzenie, 

iż literatura popularna to zbiór dzieł literackich, które, niezależnie od obiektywnej (czy 

subiektywnej) wartości artystycznej, zyskały uznanie w oczach czytelników, czyli 

charakteryzuje je poczytność15 wynikająca z faktu zaspokojenia przez nie oczekiwań 

odbiorców. 

Literatura popularna obejmuje liczne gatunki prozy literackiej16, najczęściej 

reprezentuje ją gatunek powieściowy (powieść przygodowa, kryminał, western, powieść 

tajemnic, romans, powieści fantasy i science-fiction) oraz inne teksty pisane prozą jak 

opowiadania czy felietony (por. Żabski, 1994: 179-183). W niniejszej rozprawie analizie 

poddanych zostało kilkanaście dzieł literatury popularnej. W znacznej większości są to 

powieści, jednak wśród studiowanych tekstów pojawiły się także opowiadania (dwa 

pierwsze tomy wchodzące w skład Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego, czyli 

Ostanie życzenie i Miecz przeznaczenia to właśnie zbiory opowiadań) oraz felietony 

(wybrane z dwóch zbiorów autorstwa Artura Péreza-Reverte: Życie jak w Madrycie oraz 

a w Madrycie nadal znakomicie). Z kolei powieści, z których zaczerpnięte zostały 

fragmenty do analizy to: kryminał17 Marka Krajewskiego pt. Koniec świata w Breslau 

                                            
15 Poczytność nie jest jedynym wyznacznikiem przynależności do literatury popularnej sensu stricte. 
Istnieje szereg innych, formalnych cech, które mogą świadczyć o przyklejeniu danemu dziełu etykietki 
„literatura popularna”. Trzeba na wstępnie zaznaczyć, iż badania poczytności wiążą się z trudnościami 
natury praktycznej i obrachunkowej, na co zwraca uwagę Anna Martuszewska (1986). Niemniej jednak, 
szkic Czym „ta trzecia” kusi badacza literatury? został opublikowany pod koniec lat osiemdziesiątych. Od 
tego czasu badania czytelnictwa, ranking bestsellerów, a przede wszystkim rozwój internetowych portali 
i „kultury fanów” pozwala z większą niż w latach osiemdziesiątych i dziewięćdziesiątych precyzją określić, 
czy dany tytuł zyskał sobie popularność wśród czytelników. Szczególnie że współczesna literatura 
popularna przeszła poważną ewolucję jakościową, jest obecnie znacznie bardziej różnorodna pod 
względem wartości artystycznej i wyznaczenie powtarzających się struktur może być nieco mniej 
jednoznaczne niż 10-20 lat temu.  
16 Etykietę „literatura popularna” otrzymują dzieła napisane prozą, najczęściej opowiadania i powieści. 
Poezja i inne formy wierszowane, z zasady trudniejsze warsztatowo i wymagające większego wysiłku 
interpretacyjnego ze strony czytelnika, uważane są za literaturę wysokoartystyczną. Warto podkreślić, iż 
na hiszpańskim rynku wydawniczym ostatnich lat próżno szukać nowych wydawnictw poetyckich (dane 
zgodne z Informe sobre el sector editorial z roku 2009, który został opublikowan on-line w styczniu 2011 
roku przez Federación de Gremios de Editores de España: www.federaciondeeditores.org), mimo że 
hiszpańscy autorzy należą do czołówki najlepiej sprzedających się nazwisk na skalę światową. 
17 Kryminał, powieść kryminalna lub detektywistyczna to jedna z głównych odmian współczesnej 
powieści popularnej i rozrywkowej, jej podstawową cechą jest wyraziście zarysowana i dynamiczna akcja, 
rozwijająca się w porządku poszukiwań, które prowadzą do ustalenia, kto jest sprawcą przestępstwa. 



~ 25 ~ 
 

oraz popularny antykryminał18 Eduarda Mendozy Przygoda fryzjera damskiego, a także 

młodzieżowa powieść Klan wilczycy Maite Carranzy, hiszpański bestseller ostatnich lat, 

powieść kryminalno-sensacyjna19 Carlosa Ruiza Zafóna, czyli Cień wiatru, należące do 

tego samego gatunku powieści Artura Péreza-Reverte: Szachownica flamandzka 

i Cmentarzysko bezimiennych statków, dwie powieści historyczne20 tegoż autora: Kapitan 

Alatriste i w cieniu Inkwizycji oraz cała saga fantasy21 o przygodach wiedźmina Geralta 

                                                                                                                                        
Głównymi bohaterami są: prowadzący śledztwo, najczęściej detektyw, oraz osoby podejrzane o bycie 
sprawcą (por. Żabski, 1994: 126). 
18 Powieść Eduarda Mendozy na pierwszy rzut oka swoją konstrukcją odpowiada klasycznemu 
kryminałowi: dochodzi do zbrodni, którą należy wyjaśnić, dzieło obfituje w zaskakujące zwroty akcji, 
pościgi i przebieranki. Jednak tutaj podobieństwa się kończą, bo jeśli w klasycznej powieści kryminalnej 
nadrzędną rolę konstrukcyjną odgrywa logika, w Przygodzie fryzjera damskiego dominuje jej brak. Autor 
po mistrzowsku bawi się literackimi konwencjami, doprowadzając tym samym do absurdu założenia 
gatunku, tworząc swoisty antykryminał. Powieść zyskała sobie popularność na całym świecie właśnie 
dzięki zaskakującej i zabawnej intrydze, dużej dawce humoru oraz grze z konwencją, która 
najprawdopodobniej zaspokoiła intelektualne potrzeby bardziej wymagających czytelników. 
19 Powieść sensacyjna obfituje w niespodziewane zwroty akcji i niezwykłe wydarzenia, bohater jest 
natomiast uczestnikiem szybko następujących po sobie zdarzeń, jest to jedna z najistotniejszych odmian 
powieści rozrywkowej (por. Sławiński, 2008: 424). Takie dzieła jak Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna 
i Szachownica flamandzka oraz Cmentarzysko bezimiennych statków Artura Péreza-Reverte stanowią 
połączenie powieści sensacyjnej i detektywistycznej, potocznie tego typu powieści zwykło się nazywać 
powieściami z tajemnicą, gdyż osią ich akcji staje się rozwiązanie konkretnej zagadki, która nie zawsze 
musi wiązać się z morderstwem, jak to ma miejsce w przypadku klasycznej powieści kryminalnej. 
Wspomniane utwory czerpią z popularnej w XIX wieku powieści tajemnic, której akcja usytuowana jest 
w przestrzeni przypominającej dżunglę (np. wielkie miasto), pełnej bezdroży, pułapek i niebezpieczeństw 
(por. Żabski, 1994: 136). 
20 Powieść historyczna jest to jedna z głównych odmian współczesnej powieści, której rozwój przypada na 
pierwszą połowę XIX wieku. Jest to powieść, w której świat przedstawiony umieszczony został 
w wybranej przez autora epoce, która jest zamkniętym, przeszłym okresem dziejów (por. Sławiński, 2008: 
420-21). Powieść historyczna ma do dzisiaj swoich zagorzałych fanów, stąd jej niesłabnąca popularność. 
21 Literatura fantasy, jedno z najciekawszych zjawisk literackich dwudziestego wieku w obrębie literatury 
popularnej, jest zjawiskiem trudnym do uchwycenia i zdefiniowania. Mimo że z gatunkami fantasy mamy 
do czynienia już od połowy lat 60 XX wieku, większość pisarzy i czytelników utożsamia ten typ literatury 
z twórczością J.R.R. Tolkiena oraz Ursuli K. Le Guin. Grzegorz Trębicki w monografii poświęconej ewolucji 
gatunku fantasy stwierdza, iż pojęcie „literatura fantasy” można rozumieć na dwa sposoby: „Jako literaturę 
niemimietyczną w ogóle – lub też po prostu literaturę, która zawiera elementy w potocznej opinii 
określane jako ‘fantastyczne’. Oraz jako siostrzany (choć pod pewnymi względami przeciwstawny) 
w stosunku do SF dwudziestowieczny gatunek literatury egzomimetycznej” (2007:11). Todorov 
w klasycznej monografii Introduction à la littérature fantastique (1970) definiuje fantasy (le merveilleux), 
odróżniając gatunek od tekstów, które nazywa fantastycznymi (le fantastique) w tradycyjnym tego pojęcia 
znaczeniu. Jeżeli w tekstach fantastycznych świat przedstawiony jest skonstruowany w oparciu 
o rzeczywistość empiryczną, a pojawienie się elementu nadnaturalnego (jak duch, zjawa, wampir) stanowi 
zaburzenie przedstawionego porządku, często wzbudzając strach, w przypadku literatury fantasy (dla 
Todorova jest to dosł. „literatura cudowna”), czytelnik przenosi się do zupełnie innego, paralelnego 
świata, gdzie obowiązują spójne, ale inne niż w rzeczywistości empirycznej, prawa i zasady (por. 1970: 
59-60). Definiowanie literatury fantasy jest niezwykle trudne, definicji jest wiele, rozwiązaniem tego 
problemu, według Andrzeja Sapkowskiego, jest zastosowanie najprostszej, możliwej reguły, z całą 
świadomością jej niedociągnięć: „Fantasy jest to, co opatrzono etykietką z napisem fantasy. Jeśli na 
grzbiecie książki, u samej góry, tuż pod logo domu wydawniczego figuruje małymi literkami fantasy – to 
dana książka należy do gatunku fantasy” (2001: 10). Niezależnie od przyjętej definicji, jedną z głównych 
i nieodzownych technik twórczych w przypadku dzieł tego gatunku jest kreacja równoległego do 
rzeczywistości empirycznej świata, w którym obok ludzi pojawia się magia, mityczne i baśniowe 
stworzenia oraz zwierzęta powstałe w wyobraźni autora. Szczegółowe informacje o literaturze fantasy 



~ 26 ~ 
 

autorstwa Andrzeja Sapkowskiego. Wszystkie wymienione dzieła należą do literatury 

popularnej oraz stanowią część odpowiednio polskiej i hiszpańskiej popkultury. 22  

Wybrane do analizy pozycje to pod wieloma względami dzieła określane mianem 

kultowych (czyli takich, które odcisnęły się w świadomości pewnej grupy), tłumaczone 

na wiele języków, bestsellery na skalę światową, które „ożywiły” popkulturowe postaci 

jak wiedźmin Geralt lub Diego Alatriste. Jednak, pomimo swej różnorodności, teksty te 

łączy etykieta „literatura popularna”. Na pierwszy rzut oka różni je wiele: gatunki czy 

podgatunki i związane z nimi schematy fabularne, tematyka, charakterystyka postaci. 

Czy można zatem wyodrębnić cechy wspólne dla literatury popularnej? Jakie są główne 

cechy literatury popularnej, które wiążą ją z popkulturą? w jaki sposób popkultura może 

wpływać na literaturę popularną, a jaki wpływ literatura popularna wywiera na 

popkulturę? w końcu, w jaki sposób popkulturowe uwarunkowania literatury 

popularnej oddziałują na proces i odbiór przekładu? Reasumując: jakie są relacje na linii 

popkultura – literatura popularna – przekład? Niniejsza rozprawa stanowi próbę 

odnalezienia odpowiedzi na te pytania poprzez analizę reprezentatywnych fragmentów 

dzieł z perspektywy zastosowanych technik literackich i w korelacji z ich odbiorem 

przez potencjalnego czytelnika oryginału oraz przekładu. 

 
3. Literatura popularna a przekład – teoria polisystemu 

 

Przekład - zjawisko, które powstało z potrzeby komunikowania się społeczeństw 

różnych języków i kultur, został uznany za jeden z najistotniejszych interkulturowych 

„mostów” między narodami, przestrzeniami i epokami. „Tłumaczenie to organ 

społecznego znajdowania prawdy. (…) Tłumaczenie prowadzi poprzez dialog na 

                                                                                                                                        
i jej ewolucji znalazły się min. W monografii Grzegorza Trębickiego Fantasy. Ewolucja gatunku (2007) oraz 
w zbiorze artykułów Rozważając fantasy (2007), pod refakcją Justyny Deszcz-Tryhubczak i Marka 
Oziewicza. 
22 Tematem niniejszej rozprawy są polsko-hiszpańskie interakcje kulturowe, dlatego analizie poddane 
zostały teksty w języku polskim i hiszpańskim. Ponieważ wybrane do analizy dzieła literackie to pozycje, 
które pojawiły się na rynku wydawniczym pod koniec XX i na początku XXI wieku, istnieje tylko jedna 
wersja przekładu każdego dzieła na język polski lub hiszpański. Ciekawym rozwiązaniem byłoby 
zestawienie różnych wersji tłumaczenia tego samego tekstu, jednak w momencie redakcji niniejszej 
rozprawy (rok 2011) nie było przesłanek, aby sądzić, iż analizowane dzieła zostaną ponownie 
przetłumaczone na wymienione języki. Jest to ciekawa perspektywa dla dalszych badań. 
Niektóre z przywołanych w niniejszej pracy tekstów doczekały się tłumaczeń na język francuski (powieści 
Carlosa Ruiza Zafóna, Eduarda Mendozy, Artura Péreza-Reverte oraz częściowo Andrzeja Sapkowskiego). 
W rozdziale III, punkt 3, zaprezentowana została zatem analiza porównawcza trzech wersji językowych 
(hiszpańskiej, polskiej i francuskiej) Szachownicy flamandzkiej Péreza-Reverte, nie tylko w celu 
wzbogacenia analizy i zestawienia trzech różnych podejść do przekładu, ale także, aby wskazać możliwość 
kontynuacji zapoczątkowanych w niniejszej rozprawie badań tłumaczenia literatury popularnej. 



~ 27 ~ 
 

zaplecze, o którym milczy zwykła informacja”, pisze Karl Dedecius (1988: 57) w swoim 

Notatniku tłumacza. Tłumaczenie jest niezwykle skomplikowaną operacją intelektualną, 

dlatego też dosyć łatwo jest wygłaszać na jego temat przeciwstawne sądy, o tym, że nie 

jest ono możliwe lub, że tłumaczenie nigdy nie będzie równe oryginałowi, chociaż 

czasem może być od niego lepsze (por. Hejwowski, 2006: 7). Definicji przekładu jest 

wiele, najprawdopodobniej tyle, ilu badaczy przekładem się zajmujących, jednak 

zazwyczaj proces tłumaczenia pojmowany jest jako akt komunikacji międzyjęzykowej 

i interkulturowej, w którym tłumacz pełni rolę pośrednika między dwiema sytuacjami 

językowymi (por. Pisarska & Tomaszkiewicz, 1998: 11-20).  

Biorąc pod uwagę tekst oryginalny, autor jest jego nadawcą, tekst jest 

pojmowany jako „komunikat”, natomiast jego adresatem jest czytelnik języka 

wyjściowego. Tłumacz również jest jednym z odbiorców oryginalnego komunikatu, lecz 

jego kompetencje są znacznie szersze, musi on bowiem być w stanie nie tylko „odebrać” 

i zrozumieć oryginalny komunikat, ale także stać się nadawcą tegoż komunikatu 

w języku docelowym tak, aby był on zrozumiały dla adresata-czytelnika przekładu oraz 

zawierał wszystkie „tłumaczeniowe inwarianty” (por. Lipiński, 2006: 20-23). 

W rezultacie zmianie ulega tradycyjny model komunikacji, w który należy włączyć figurę 

tłumacza: 

 
Rysunek 2 Model komunikacji z udziałem tłumacza 

Przekład, pojmowany jako akt komunikacji, stanowi nie tylko akt komunikacji 

„pośredniej” (tłumacz pełni bowiem funkcję pośrednika), ale i proces oparty na 



~ 28 ~ 
 

nieustannym podejmowaniu decyzji, które mają wpływ na końcowy odbiór 

i zrozumienie komunikatu przez czytelnika kultury docelowej (por. Levý, 2009: 72-85). 

Przekład literacki, jako specyficzny typ tłumaczenia, to literacka wypowiedź 

zbudowana na podstawie tekstu oryginalnego, ale z odmiennego językowego 

„tworzywa” (por. Legeżyńska, 1999: 11-15). Jest to zatem twór hybrydyczny, łączący 

budulec, jakim jest język docelowy z wyjściowym schematem literacko kulturowym, jego 

istnienie w kulturze docelowej rozpatrywać należy w ścisłym powiązaniu z oryginałem 

i jego funkcjonowaniem w kulturze wyjściowej (por. Krysztofiak, 1996: 30). Naturę 

przekładu literackiego trafnie ujął Carlos Batista, stwierdzając: „przekład: małżeństwo, 

które zabrania wierności (2003: 44, przekład własny) 23. 

W przypadku przekładu literackiego, tłumacz jest jednocześnie czytelnikiem 

dzieła oryginalnego oraz „drugim autorem” przekładu, jak stwierdza Anna Legeżyńska 

(por. 1999: 252), a jego figura poddawana jest nieustannej krytyce. „Tłumacz zawsze 

będzie uważany za terrorystę, który bierze język obcy jako zakładnika” (Batista, 2003: 

90, przekład własny)24. Jednak tłumaczom należy się również podziw, który wyraża 

Hans-Georg Gadamer, w swoim tekście Lektura jest przekładem: 
 
Powinniśmy podziwiać wszystkich tłumaczy, którzy nie ukrywają przed nami dystansu, jaki 
dzieli przekład od oryginału, a zarazem przerzucają nad nim most. Są interpretatorami. To 
znaczy – wtrącają coś od siebie, tak jak my, egzegeci. (2009: 325) 
 

W niniejszej rozprawie interesować nas będzie przekład literacki, pojmowany jako 

szczególny typ komunikacji interkulturowej, a w szczególności przekład literatury 

popularnej i jego funkcjonowanie oraz odbiór w obrębie szeroko pojętej popkultury.  

Analizując przekład literatury popularnej z perspektywy potencjalnego odbioru, 

pomocna okazuje się teoria polisystemu stworzona głównie przez Itamara Even-Zohara 

w kręgu Translation studies. Zgodnie z założeniami tego podejścia do kwestii przekładu 

literackiego, nie można mówić o istnieniu tylko jednego systemu literackiego w ramach 

literatury określonego społeczeństwa. Obok systemu, na który składa się uznany przez 

autorytety kanon, istnieją inne systemy stworzone z tekstów do tegoż kanonu 

nienależących. Na tej podstawie stworzone zostało pojęcie polisystemu literackiego, 

który można zdefiniować jako „zbiór systemów (…), które nie są sobie równe, a zostały 

                                            
23 „La traduction: un mariage qui interdit la fidélité.” 
24 „Un traducteur sera toujours vu comme le terroriste qui prend en otage une langue étrangère.” 



~ 29 ~ 
 

ułożone według określonej hierarchii w ramach danego polisystemu” (Even-Zohar, 

2007: 9).  

Teoria polisystemu jest operatywna w przypadku poruszanej w niniejszej 

rozprawie tematyki, zwraca bowiem uwagę na istnienie systemów innych niż literacki 

kanon (np. literatura popularna) oraz bada funkcjonowanie przekładów 

w polisystemach docelowych. Jednocześnie podejście Itamara Even-Zohara dostarcza 

narzędzi niezbędnych, aby analizować interakcje między tekstami uznanymi za 

„kanoniczne”, a literaturą popularną.  

Co więcej, zgodnie z założeniami teorii polisystemu, kanon literacki jednego 

polisystemu poprzez przekłady może nie tylko zacząć funkcjonować w innym, ale 

i wchodzić w interakcję z tekstami kanonicznymi polisystemu kultury przyjmującej. 

Warto mieć jednak na względzie, że polisystemy nie są sobie równe. Guideon Toury 

stworzył ich klasyfikację, dzieląc je na polisystemy dominujące oraz polisystemy 

peryferyjne (por. Węgrzyn: 2001: 404). Obok polisystemów silnych (jak polisystem 

literatury angielskiej, francuskiej czy hiszpańskiej) występują polisystemy słabe (jak np. 

polisystem literatury czeskiej, bułgarskiej czy polskiej). Tak zarysowane pole sił 

i oddziaływań znajduje swoje przełożenie w sytuacji na rynkach wydawniczych. 

Przekłady tekstów pochodzących z dominujących polisystemów łatwiej odnoszą 

literacki i komercyjny sukces w kulturze docelowej, podczas gdy przekłady dzieł 

pochodzących z polisystemów peryferyjnych zwykle adaptują się w silniejszych 

polisystemach po dłuższym czasie i z trudnościami. 

Itamar Even-Zohar stwierdza, iż wybór tekstów źródłowych przez kulturę 

docelową nie jest przypadkowy, pozostaje bowiem w korelacji z jej polisystemem 

literackim, podobnie jak przyjmowane przez kulturę docelową normy, zachowania oraz 

strategie: 
Innymi słowy postrzegam literaturę tłumaczoną nie tylko jako integralny system wchodzący 
w skład każdego polisystemu literatury, ale wręcz jako jego najbardziej aktywny element. 
(…) To, czy literatura tłumaczona znajdzie się w pozycji centralnej czy peryferyjnej, czy 
pozycja ta wiąże się z nowatorskim („pierwotnym”), czy też zachowawczym („wtórnym”) 
repertuarem literackim, zależy od specyficznej konstelacji elementów konkretnego 
polisystemu, który podlega badaniu. (2009: 198) 
 
 

Wybór tłumaczonych tekstów, jak i ich oddziaływanie i miejsce w kulturze docelowej, 

zależy od specyfiki poddawanego analizie polisystemu. Polski polisystem literacki 

należy do polisystemów słabszych, „pół-peryferyjnych”, które łatwo chłoną nowości 

literackie, dlatego literatura obca ma szansę na nim zaistnieć. W świetle tej teorii, 



~ 30 ~ 
 

hiszpański polisystem literacki, w odróżnieniu od polskiego, cechuje znacznie większa 

zachowawczość i kostyczność pod względem selekcji tekstów do tłumaczenia oraz 

oddziaływań na osi literatura rodzima – literatura tłumaczona. Stąd polskie dzieła, także 

te, należące do polskiej literatury popularnej, mogą (chociaż nie musi być to regułą) 

zacząć funkcjonować na hiszpańskim rynku wydawniczym jako wschodnioeuropejska 

ciekawostka, bez większego wpływu na docelowy polisystem literacki. 

Przekład nie ogranicza się jednak do szczęśliwie zakończonego procesu 

tłumaczenia tekstu wyjściowego na język docelowy. Jak zauważa Elżbieta Skibińska, 

procesowi publikacji przekładu na docelowym rynku wydawniczym towarzyszy seria 

czynników pozaliterackich: 
 
Zanim bowiem dojdzie do publikacji przekładu przez konkretnego wydawcę, dochodzą do 
głosu różne czynniki, niekoniecznie literackiej natury. Pierwszym z nich jest wybór dzieła, 
które ma zostać przełożone, pozostawiający jednocześnie w „niebycie” dzieła, które nie 
spełniły odpowiednich kryteriów. (2008: 39) 
 

Wybór tekstów do tłumaczenia często podyktowany jest nie tylko względami 

estetyczno-literackimi. Decydującą rolę odgrywa tu pragmatyczne podejście 

wydawnictw, które chcą propagować dobrą literaturę, ale muszą uzyskać korzyści 

materialne z jej sprzedaży, aby inwestycja przyniosła zysk. Tekst, zanim zostanie 

zaakceptowany (czy przyjęty) przez czytelników kultury docelowej, musi być uznany za 

akceptowalny przez konkretny dom wydawniczy, czyli zostać uznany za odpowiedni dla 

przedstawicieli kultury docelowej, do której ma zostać przetransferowany (por. Toury, 

2004: 230). Wszystko uzależnione jest jednakowoż od sytuacji, która panuje w danym 

polisystemie, także ona po części determinuje, które teksty zostaną przetłumaczone 

i uzyskają szansę zaistnienia w ramach polisystemu kultury przyjmującej: 
 
Wybierane teksty muszą odpowiadać nowym podejściom rysującym się w literaturze 
docelowej oraz mieć w sobie potencjał do odegrania w niej innowacyjnej roli. (Even-Zohar, 
2009: 199) 
 

Kluczowymi pojęciami dla badania przekładu literackiego z perspektywy odbioru tekstu 

docelowego są zatem: potencjał literacki, który w tekście wyjściowym musi zostać 

zauważony (przez wydawnictwo, tłumacza, specjalistów od marketingu) oraz 

akceptowalność tekstu przez czytelników kultury docelowej. Jednak, jak stwierdza 

Guideon Toury, tak potencjał, jak i akceptowalność tekstu literackiego, który został 

wybrany do przekładu, to pojęcia operujące w sferze przypuszczeń: jeżeli akceptacja 



~ 31 ~ 
 

byłaby niczym więcej, jak tylko funkcją akceptowalności początkowej, to, co miało 

miejsce przed nią nigdy by nie nastąpiło” 25 (Toury, 2004: 231, przekład własny).  

Nie sposób mówić o pojęciu akceptowalności tekstu docelowego, nie 

wspominając o jego adekwatności. Akceptowalność i adekwatność26 to terminy 

normatywne, oceniające przekład. Proces tłumaczenia może być bowiem nastawiony na 

tekst wyjściowy (przekład jest wówczas w najwyższym możliwym stopniu adekwatny, 

czyli odzwierciedlający język i założenia stylistyczno-kulturowe oryginału) lub 

przeciwnie, podczas procesu przekładu tłumacz może dostosować tekst do wymogów 

kultury docelowej, aby tekst mógł być przez nią akceptowalny (por. Dąmbska-Prokop, 

2000: 34), co w oczywisty sposób zwiększa prawdopodobieństwo jego późniejszego 

zaakceptowania przez czytelnika. Jednakże oba pojęcia, tak akceptowalność, jak 

adekwatność, są skalowalne i zależą od kontekstu. Nic nie stoi zatem na przeszkodzie, 

aby tekst przekładu był jednocześnie w pewnym stopniu akceptowalny przez kulturę 

docelową oraz adekwatny w stosunku do tekstu wyjściowego. Akceptowalność 

i adekwatność są jedynie dwoma przeciwstawnymi biegunami, które służą szkole z Tel 

Awiwu do teoretycznej analizy funkcjonowania tekstu docelowego w kulturze 

przyjmującej. W praktyce przekładu natomiast oraz w analizie porównawczej 

fragmentów oryginału i tekstu docelowego, zaobserwować można napięcie między 

obiema tendencjami. Niemniej jednak, w ramach jednego przekładu zawsze krystalizuje 

się pewna dominująca przekładowa polityka, zwana także strategią, która może mieć 

wpływ na miejsce literatury tłumaczonej w przyjmującym ją polisystemie literackim. 

Cytując za Itamarem Even-Zoharem: 
 
Różnica w zakresie zachowań literackich między dziełem oryginalnym i dziełem 
przekładowym zależy od pozycji przyjętej przez literaturę tłumaczoną w danym okresie. 
Kiedy zajmuje ona pozycję centralną, linie graniczne ulegają zatarciu. (…) Jeżeli literatura 
tłumaczona zajmuje pozycję peryferyjną, wówczas zachowuje się oczywiście inaczej. 
W takiej sytuacji głównym zadaniem tłumacza jest odnalezienie dla obcego tekstu 
najlepszych istniejących już wzorców, w rezultacie czego powstają nierzadko przekłady 
o niskim stopniu adekwatności. (2009: 202-203) 
 
 

                                            
25 Przekład własny z języka hiszpańskiego (oryginał z języka angielskiego na hiszpański przetłumaczyły: 
Rosa Rabadán i Raquel Merino): Si la „aceptación” hubiera sido sin más una función de la „aceptabilidad” 
inicial, lo anterior nunca hubiese sucedido”.  
26 Warto podkreślić, iż adekwatność można porównać z ekwiwalencją dynamiczną, gdy tłumacz 
dostosowuje tekst docelowy bardziej do literackich i językowych norm tekstu wyjściowego, podczas gdy 
akceptowalność łączy się z nastawieniem na wprowadzenie w tekście docelowym zmian pod kątem 
kultury przyjmującej. Analizując przekład można wyodrębnić serię regularności, czyli tak zwaną normę 
zachowania tłumacza, charakterystyczną dla danego dzieła, okresu, etc. (por. Toury, 2004: 23-25). 



~ 32 ~ 
 

Podążając za przytoczonym stwierdzeniem, jeżeli działalność tłumaczeniowa zajmuje 

centralną pozycję w polisystemie docelowym, wówczas przekład może wzbogacić ów 

polisystem o nowe tendencje literackie. Istnienie takiej tłumaczeniowej praktyki 

sprawia również, iż przekłady cechują się znacznie wyższym stopniem adekwatności 

w stosunku do tekstu wyjściowego. W przypadku odwrotnym, gdy przekłady stanowią 

peryferyjny system w ramach polisystemu kultury docelowej, ich innowacyjna rola 

zostaje drastycznie zmniejszona, a poziom adekwatności, obniżony na rzecz 

akceptowalności. Dlatego też Guideon Toury zaleca, by za punkt wyjścia przyjąć badanie 

przekładów i ich części składowych pod względem akceptowalności w systemie, którego 

element mają stanowić (por. 2009: 206-207). 

Mimo że w niniejszej rozprawie i analizie porównawczej tekstów oryginalnych 

i przekładów literatury popularnej użyte zostało tak pojęcie akceptowalności, jak 

i adekwatności, perspektywa szkoły z Tel Awiwu stanowi jedynie część przyjętej za 

operatywną metodologii.  

Itamar Even-Zohar i Guideon Toury proponują podejście do tekstu z punktu 

widzenia kultury docelowej. Nas interesować będzie rozszerzenie tego pola o korelację 

na osi kultura wyjściowa – proces przekładu – kultura docelowa w odniesieniu do 

literatury popularnej jako zjawiska popkultury. Dlatego też, poza ogólną perspektywą, 

którą proponują twórcy teorii polisystemu, w analizie wykorzystane zostały 

komplementarne propozycje innych badaczy oraz elementy teorii przekładu, dotyczące 

badanych zagadnień z zakresu translatologii27. Cytując za Lawrencem Venutim: 
 
Przekład nigdy nie jest bezproblemowym aktem komunikacji, ponieważ tłumacz musi 
pokonywać językowe i kulturowe różnice tekstu obcego, które niweczy, by zastąpić je innym 
zestawem różnic, zasadniczo rodzimych, wywiedzionych z języka i kultury tłumacza, po to, 
aby obcy tekst mógł zostać odczytany w tym języku i kulturze. (2009: 267) 
 

Przeprowadzona w dalszej części pracy analiza ma na celu pokazanie specyfiki 

przekładu jako wyjątkowego aktu interkulturowej komunikacji oraz przedstawienie 

koniecznych modyfikacji językowo-kulturowych, które umożliwiają dziełu literackiemu 

funkcjonowanie w obcym polisystemie literackim i w ramach szeroko pojmowanej 

popkultury.  
                                            
27 Aby zaproponowaną w niniejszej rozprawie analizę uczynić bardziej przejrzystą, w części wstępnej 
przedstawione zostały jedynie główne założenia teorii polisystemu oraz wybrane (ogólne) opinie znanych 
teoretyków przekładu. Umieszczenie w tym miejscu całej poruszonej w pracy teorii byłoby 
nieoperatywne z punktu widzenia dalszej lektury, dlatego wszelkie konieczne wyjaśnienia szczegółowych 
zagadnień z zakresu teorii i praktyki przekładu (ironii, gier słownych, intertekstualności, etc.) znalazły się 
we wstępach poprzedzających poszczególne części analizy.  



~ 33 ~ 
 

Proces tłumaczenia został wielokrotnie określany mianem zdrady, gdyż wiąże się 

z koniecznością pogodzenia się z serią strat względem oryginału. Jednakże, jak 

stwierdził Hans-Georg Gadamer: 
 
Nawet jeśli przekład wydaje się przedsięwzięciem beznadziejnie deficytowym, w grę 
wchodzi nie tylko mniejsza czy większa strata, ale także pewien zysk, przynajmniej zysk 
interpretacyjny, przyrost wyrazistości i jednoznaczności. (2009: 320) 
 

I pod tym względem postaramy się wykazać, jaki „zysk” zakładają użyte przez tłumaczy 

techniki oraz, w jakim stopniu wiążą się one z mechanizmami popkultury i dynamiką 

rynku. 

Celem niniejszej rozprawy, w świetle przytoczonych założeń teorii polisystemu 

oraz teorii przekładu, będzie zatem nie tylko analiza porównawcza fragmentów 

wybranych dzieł literatury popularnej i ich przekładów pod względem zastosowanych 

technik i strategii, ale i refleksja nad procesem przekładu, konsekwencjami 

tłumaczeniowych wyborów, mechanizmem selekcji materiału do tłumaczenia, wpływem 

popkultury na przekład oraz funkcjonowaniem przekładu w kulturze popularnej.  

Jeśli dzieła literackie, które stają się popularne oddziałują na popkulturę, będąc 

jednocześnie jej owocem, w jaki sposób zależność ta przekłada się na odbiór przekładu? 

Czy rzeczywiście można stwierdzić, że literatura natywna silniejszego polisystemu (jak 

hiszpański) zachowuje w przekładzie więcej cech tekstu i kultury docelowej, a literatura 

z polisystemów peryferyjnych (jak polski) przeszczepiona poprzez tłumaczenie do 

polisystemu silniejszego owe cechy traci? Poprzez szczegółową i dogłębną analizę 

porównawczą wybranych przykładów zaczerpniętych z poczytnych dzieł literatury 

hiszpańskiej, tłumaczonych na język polski oraz polskiej literatury popularnej 

tłumaczonej na hiszpański postaramy się znaleźć odpowiedzi na te pytania. 

  



~ 34 ~ 
 

Część II 
 

  



~ 35 ~ 
 

Język, podstawowe narzędzie ludzkiej komunikacji, pojmowany jest jako zasób 

znaków językowych, norm i reguł. Jest to system form, zwrotów i zasad ich łączenia, 

który umożliwia porozumiewanie się w obrębie danej społeczności. Definicja języka we 

współczesnym rozumieniu ukształtowana została na gruncie lingwistyki strukturalnej 

między innymi dzięki pracom Ferdinanda de Saussure’a, który tworzy następującą 

definicję: 
Lecz cóż to jest język? (…) Jest to równocześnie społeczny wytwór zdolności mowy oraz ogół 
niezbędnych konwencji przyjętych przez grupę społeczną, aby jednostki mogły z tej 
zdolności korzystać. (2002: 36) 
 

W rezultacie język to nie tylko system znaków, form i zwrotów, ale także zasób 

niezbędnych konwencji akceptowanych przez grupę społeczną. W oparciu o badania de 

Saussure’a powstały teorie na temat języka jako materiału (systemu znaków) Romana 

Jakobsona (z praskiej szkoły strukturalnej) oraz Louisa T. Hjemsleva (przedstawiciela 

duńskiej szkoły strukturalnej).  

Na podstawie tych powszechnie znanych teorii językoznawczych można 

stwierdzić, że język jest siecią jednostek, swoistym układem o określonej strukturze, 

który został stworzony przez dane społeczeństwo w celu komunikacji. Proces 

komunikacyjny natomiast odbywa się poprzez odpowiednie zestawienie znaków 

zgodnie z obowiązującymi normami i ich przekazanie interlokutorowi. System językowy 

jest pod tym względem podobny do surowca, który podlega szeregowi procesów, aby 

stać się produktem, czyli ustną lub pisemną wypowiedzią, o charakterze literackim, 

urzędowym, itp. W obrębie jednego języka funkcjonować mogą jego wyspecjalizowane 

odmiany, zależne od kontekstu. Czy można w rezultacie zaryzykować stwierdzenie, iż 

twórczość literacka (operująca w językowym tworzywie) może wpływać na popkulturę 

i wyrastającą z niej literaturę popularną? Aby odpowiedzieć na to pytanie należy 

w pierwszej kolejności zastanowić się nad charakterem związku pomiędzy kulturą 

popularną a komunikacją współczesnego społeczeństwa i obowiązującym stylem życia. 

Cytując za Markiem Krajewskim: 
 
Kultura popularna jest, jak każda kultura, sposobem życia, ale nie każdym, lecz tym, który 
urzeczywistnia się w nowoczesnym i ponowoczesnym społeczeństwie. Sposobem życia, 
którego centralnym aspektem są pragnienia, pożądanie i przyjemności, nie zaś zaprzeczanie 
ich istnieniu, odraczanie w nieskończoność ich zaspakajania, represjonowanie i cierpienie. 
(2003:42) 
 

Nowoczesnym i ponowoczesnym społeczeństwem rządzi prawo spełniania pragnień, 

a popkultura jest kulturą przyjemności, która zakomunikowane przez społeczeństwo 



~ 36 ~ 
 

pragnienia spełnia. Literatura popularna zatem, będąca wytworem i funkcjonująca 

w ramach kultury popularnej, powinna również (i pod każdym względem) przyjemności 

dostarczyć. Dotyczy to zarówno fabuły oraz konstrukcji dzieł, jak i ujętego w literackie 

ramy języka. Można zatem wysnuć wniosek, iż język literacki zastosowany w powieści 

popularnej odgrywa tak samo ważną rolę, jak przedstawione w niej atrakcyjne wątki. 

Język literatury stanowi kluczowy element komunikacji pomiędzy dziełem literackim, 

a czytelnikiem. Aby zaspokoić oczekiwania nowoczesnego i ponowoczesnego odbiorcy 

kultury, powinien stać się jednym z nośników szeroko pojętej przyjemności oraz 

zaspokoić pragnienia i wymogi czytelnika tekstu literackiego. Stanie się to gwarantem 

popularności dzieła i przyniesie nie tylko duchowy, ale i materialny zysk. Terminem 

doskonale oddającym zespół cech, które powinien posiadać język literatury popularnej 

jest anglicyzm cool28 („chłodny”, „opanowany”, „który nie traci zimnej krwi”, 

zrelaksowany”; w języku potocznym „na luzie”, „fajny” „super”), którego potoczne 

znaczenie najpełniej opisuje charakterystykę języka spełniającego oczekiwania 

współczesnego odbiorcy dzieła literackiego. Warto podkreślić, iż język literatury 

popularnej nie powinien być pozbawiony wszelkich norm i zasad, a jedynie stworzyć 

wrażenie cool, czyli nie sprawiać czytelnikowi odbiorczych trudności, aby ten mógł bez 

przeszkód „przeniknąć” do świata powieści, zrozumieć tekst i odprężyć się podczas 

lektury. Pragnienia modelowego czytelnika literatury popularnej, jego wymagania 

i oczekiwane doznania ulegają modyfikacjom zależnie od dominujących tendencji oraz 

cech grupy społecznej, do której ów odbiorca należy. Stąd pojęcie języka cool nie będzie 

uniwersalne dla całości literatury popularnej ujętej w perspektywie diachronicznej. 

Należy jednakowo zauważyć, iż język prozy popularnej operuje podobnymi środkami do 

tych, które odnajdujemy w dziełach zaliczanych do kanonu światowej literatury, jego 

główną i wyróżniającą własnością jest niewywoływanie oporów u czytelnika. Język cool 

powstaje z myślą o tzw. targecie literatury popularnej. Jego użycie skutkuje wrażeniem 

cool, co ma bezpośredni związek z troską o satysfakcję czytelnika z lektury.  

Sławomir Krzyśka, w artykule o matematycznym modelowaniu tekstów 

literackich, stwierdza, iż proces formowania systemu językowego pod określonym 

kątem i zgodnie z konkretnym paradygmatem zawsze daje zamierzony skutek. Jednak 
                                            
28 Język polski nie dysponuje przymiotnikiem, który łączyłby w sobie wszystkie znaczenia zastosowanego 
w tej części rozprawy anglicyzmu. Jednocześnie wybór obcojęzycznego rozwiązania został podyktowany 
tematem pracy, który wiąże się z mechanizmami kultury popularnej, na którą duży wpływ ma popkultura 
Stanów Zjednoczonych i Wielkiej Brytanii. Ponadto trudno odnaleźć stosowniejszą nazwę dla 
opisywanego zjawiska, pomimo jej przynależności do młodzieżowego slangu. 



~ 37 ~ 
 

badacz szuka odpowiedzi na pytanie: „czy postrzegając język jako sieć dyskretnych 

jednostek połączonych ze sobą relacjami, można skonstruować model tekstu 

literackiego, który spełniając określone kryteria (…) będzie wzorcem?” (2010: 127). 

W przypadku literatury popularnej należy owo pytanie sparafrazować: czy rozumiejąc 

język jako system, na który oddziałują liczne czynniki formujące go w konkretne 

produkty językowe, można rzeczywiście wyodrębnić i zdefiniować pojęcie języka cool, 

czyli pewną tendencję w doborze środków ekspresji językowej, wspólną dla większości 

(lub dużej części) tekstów literackich zaliczanych do literatury popularnej? Jeżeli tak, 

w jakim stopniu istnienie owej tendencji wpływa na przekład literatury popularnej na 

języki obce? 

W celu odnalezienia odpowiedzi na zadane pytania, w niniejszym rozdziale 

przeanalizowana zostanie seria przykładów zaczerpniętych z prozy zaliczanej do 

literatury popularnej. Na tej podstawie podjęta zostanie próba zdefiniowania 

stworzonego na potrzeby niniejszej pracy pojęcia „język cool” oraz jego wpływu na 

przekład.  

Jako że repertuar środków stylistyczno-językowych używanych w tego typu 

literaturze jest bogaty, analiza została zawężona do najistotniejszych elementów 

językowych: języka potocznego, przekleństw i wulgaryzmów, gier słownych i ironii. 

 

1. Język potoczny, przekleństwa i wulgaryzmy a przekład literacki 
 

Współczesny język, narzędzie codziennej komunikacji, cechuje swoista dynamika 

i plastyczność. Jest on metamorficzny, a przeobrażeniom ulega pod wpływem 

uwarunkowań kulturowych, społecznych, itp. Kazimierz Ożóg (2002: 78) dodaje, iż na 

proces ciągłego formowania się języka współczesnego wpływają takie czynniki jak: 

„tendencje postmodernistyczne, konsumpcjonizm, medialność, amerykanizacja życia 

i kultury”. Konsekwencją wspomnianego procesu jest stopniowe nasilanie się obecności 

języka potocznego, a przede wszystkim wulgaryzmów, nie tylko w języku mówionym, 

ale także w języku literackim i języku sztuki. Specyficzną modę na używanie 

wulgaryzmów w literaturze hiszpańskiej można zaobserwować już od dłuższego czasu. 

Podobne tendencje od kilkunastu lat są zauważalne także w literaturze polskiej. Jak 

stwierdza językoznawca, Grażyna Majkowska (2004) w wywiadzie udzielonym dla 

„Merkuriusza Uniwersyteckiego”, przekleństwa nie są w polszczyźnie, ani w polskiej 



~ 38 ~ 
 

prozie, niczym nowym, jednak wraz z pojawieniem się na rynku prozy „umasowionej” 

Doroty Masłowskiej, Jerzego Pilcha lub Michała Witkowskiego, dała o sobie znać 

osobliwa „moda” na użycie slangu, wyrażeń dosadnych czy przekleństw literaturze tego 

typu.29 Wulgaryzacji języka literackiego nie należy lekceważyć, gdyż stanowi ona 

integralną część większego, masowego zjawiska artystycznego. Dlatego współczesny 

bohater literacki „z krwi i kości” zakląć od czasu do czasu powinien.30 Warto jednak 

mieć na względzie fakt, że większość używanych przez nas współcześnie wyrażeń 

dosadnych wywodzi się z języka staropolskiego. W XVI i XVII wieku użycie przekleństw 

i wyrazów nieprzyzwoitych nie było jednak uznawane za przejaw złego wychowania 

oraz brak wykształcenia: 
 
Dopiero na początku XIX wieku wulgaryzmy zaczęły znikać z języka, co wiązało się ze 
znacznie większą pruderią niż w czasach szlacheckich. Staropolszczyzna miała kilkadziesiąt 
określeń na każdy anatomiczny szczegół czy czynność seksualną. Później zaczął się trwający 
do dziś regres w wulgarnym słownictwie. (Cieślik, 2004) 31 

 
W ciągu ostatnich dekad pojawił się nowy językowy kierunek związany z promowaniem 

wulgaryzmów i językowej swobody w polszczyźnie. Wulgaryzacja języka literackiego nie 

jest jedynie wynikiem chęci podkreślenia swojej odrębności przez subkulturę albo grupę 

społeczną, często wynika z zachowań językowych osób publicznych i dziennikarzy. Stąd 

„slang oraz potoczna odmiana języka z coraz to większą intensywnością wkraczają do 

leksykonu języka publicznego Polaków” (Garcarz, 2007: 67). Z podobną sytuacją można 

spotkać się w Hiszpanii. Poczytne powieści współczesnych hiszpańskich autorów 

obfitują w wyrazy nieprzyzwoite, wyrażenia potoczne, a nawet zamierzone błędy 

językowe, które stanowią charakterystyczną cechę idiolektu bohatera. Współczesna 

literatura masowa stara się w możliwie najwyższym stopniu przystosować do 

oczekiwań przeciętnego odbiorcy, włączając w to odzwierciedlenie jego języka. 
                                            
29 Warto wspomnieć o twórczości polskiego Dwudziestolecia Międzywojennego, kiedy artyści, głównie 
poeci, sięgali do rejestrów mowy potocznej w celu odnowienia „skołtunionego” języka literackiego. Tego 
typu zabiegi odnajdujemy w poezji futurystów polskich lub prozie i dramatach Witkacego. Po II Wojnie 
Światowej z tego nurtu czerpali: Marek Hłasko, Rafał Wojaczek oraz Edward Stachura. Autorzy 
współczesnej popularnej prozy sięgają po wulgaryzmy i elementy slangu z innych powodów. Użycie 
potocznych rejestrów nie ma obecnie nic wspólnego z chęcią ożywienia języka literackiego, nie stanowi 
buntu przeciw normom, nie ma też głębszego artystycznego wydźwięku. Jest to element przyciągający 
czytelnika, sprawiający, że identyfikuje się on z bohaterami danej powieści. Użycie wulgaryzmów albo 
slangu zwiększa wiarygodność postaci, nawet jeżeli świat przedstawiony jest całkowicie odrealniony. 
30 Fragment został częściowo zainspirowany rozmową z Grażyną Majkowską, językoznawcą z Instytutu 
Dziennikarstwa UW, która została opublikowana na łamach „Merkuriusza Uniwersyteckiego”, Nr 1 z 2004 
roku: http://merkuriusz.id.uw.edu.pl/numer_1/rozmowy_merkuriusza/Grube+s%C2%B3owa,18.html 
(data konsultacji: 12 września 2010r.). 
31 Fragment artykułu pt. „Gięcie kobiet”, który został opublikowany w tygodniku Wprost (nr 27/2004), 
tekst on-line: http://www.wprost.pl/ar/?C=57&O=62467, data konsultacji 12.09.2010r. 



~ 39 ~ 
 

Czytelnik, niezależnie od kraju pochodzenia, powinien chociaż częściowo identyfikować 

się z przedstawionymi bohaterami. A jeżeli taka identyfikacja nie jest do końca możliwa, 

jak w przypadku literatury fantasy, postać literacka, która od czasu do czasu użyje 

wyrażenia potocznego, zaklnie czy zdecyduje się obrzucić kogoś inwektywami jest 

zdecydowanie atrakcyjniejsza niż hiperpoprawny językowo bohater. Za popularyzację 

językowej swobody w literaturze częściowo odpowiedzialny jest nurt 

postmodernistyczny, obecny tak w dziełach literatury polskiej32, jak i hiszpańskiej33. 

Nurt ten uznał za zasadny każdy sposób ekspresji językowej, czego konsekwencją jest 

ekspansja potoczności w innych stylach językowych, moda na luz językowy, pojawienie 

się szeroko rozumianej intertekstualności i gier słownych z użyciem wulgaryzmów oraz 

poszerzenie marginesu tolerancji dla wyrazów wcześniej nieakceptowanych (por. Ożóg, 

2002: 78). 

Obecne w literaturze wyzwiska, przekleństwa, wulgaryzmy i inne elementy 

języka potocznego oraz slangu stanowią przejaw tendencji, którą obserwuje się nie tylko 

na ulicy. Same przekleństwa, czyli „jednostki leksykalne, za pomocą których mówiący 

może w sposób spontaniczny ujawnić emocje względem czegoś lub kogoś” (Grochowski, 

2008: 16)34, nie są jednakowoż nowością w tekstach literackich. Przekleństwo nie jest 

także pojęciem jednoznacznym, może spełniać różne funkcje związane z utrwaloną 

w kulturze wiarą w sprawczą i magiczną moc słów. Mimo że pojęcie przekleństwa 

krzyżuje się z definicją wulgaryzmu, nie każde przekleństwo niesie w sobie ładunek 

wulgarności i nie każdy wulgaryzm ma znamiona przekleństwa, a jego użycie nie zawsze 
                                            
32 Pewna grupa literaturoznawców zajmujących się literaturą polską odnosi się nieufnie do określenia 
„postmodernizm” w ramach literatury polskiej. Na taki pogląd wpływ wywarły eseje Włodzimierza 
Boleckiego wydane w formie zbioru pt. Polowanie na postmodernistów w Polsce i inne szkice. Eseje ukazały 
się w 1999 roku nakładem Wydawnictwa Literackiego. Bolecki w tytułowym artykule krytykuje tych, 
którzy doszukują się postmodernizmu w literaturze polskiej, szczególnie w dziełach Gombrowicza, 
Witkacego i Schulza. Jednak warto podkreślić, że postmodernizm pojawia się w literaturze polskiej 
stosunkowo późno, a jego elementy odnotowane zostały w tekstach wydanych po pierwszej publikacji 
wspomnianego powyżej, kultowego szkicu Włodzimierza Boleckiego. Wśród polskich autorów nurtu 
postmodernistycznego wymienia się Olgę Tokarczuk, Marka Bieńczyka, Manuelę Gretkowskią, Andrzeja 
Sapkowskiego czy Jerzego Pilcha. 
33 Obecność postmodernizmu we współczesnej literaturze hiszpańskiej to także kwestia wzbudzająca 
kontrowersje. Jak stwierdza Vance R. Holloway w książce El postmodernismo y otras tendencias de la 
novela española (1999, Editorial Fundamentos), literaturoznawcy podają różne dane dotyczące pojawienia 
się stylistyki postmodernistycznej w hiszpańskiej prozie. Niektórzy (jak Gonzalo Navajas) sytuują 
początek literackiego postmodernizmu w Hiszpanii w latach 60’tych. Inni (jak Pablo Gil Casado) bronią 
tezy, że fundamenty postmodernistycznej prozy to twórczość wydana po upadku dyktatury generała 
Franco (lata 1975-90). Jednak współcześni krytycy, a także literaturoznawcy, dopatrują się elementów 
postmodernizmu w dziełach wielu współczesnych powieściopisarzy, także tych, których twórczość 
analizowana jest w niniejszej rozprawie: Eduardo Mendoza, Arturo Pérez-Reverte czy, chociaż 
w mniejszym stopniu, Carlos Ruíz Zafón. 
34 Pełna referencja bibliograficzna w części bibliograficznej: Słowniki. 



~ 40 ~ 
 

musi być motywowane stanem emocjonalnym. Tak przekleństwa, jak i wulgaryzmy 

stanowią elementy składowe języka potocznego obok wyrażeń językowo 

niepoprawnych, których do dwóch wymienionych kategorii przyporządkować nie 

sposób. Kolokwializmy i swoboda językowa stanowią składowe tak zwanego stylu 

potocznego i są często wykorzystywane przez autorów literatury popularnej, aby 

przyciągnąć i zatrzymać uwagę czytelnika. Dlatego przekład kolokwialnych składowych 

systemu językowego stanowić będzie główną oś tematyczną tej części rozprawy. 

Mimo że wulgaryzmy znacznie częściej występują w dziełach hiszpańskich niż 

w literaturze polskiej, nie zmienia to faktu, że ich przekład wymaga wielkiego wyczucia 

oraz prawidłowego określania stopnia ich dosadności. Jak stwierdza Michał Garcarz 

(2003: 59): „wulgaryzmy, jak i zwroty nieprzyzwoite, mają charakter wielowarstwowy 

(…) każda warstwa różni się od pozostałych charakterystycznymi dla niej składnikami”, 

są one rozpoznawalne, ale o naturze trudnej do zdefiniowania. Przed omówieniem 

konkretnych technik i procedur przekładu elementów rejestru potocznego (szczególnie 

przekleństw i wulgaryzmów) z języka polskiego na hiszpański i vice versa, należy 

zwięźle przedstawić stosowny aparat pojęciowy, czyli poświęcić kilka zdań ogólnej 

charakterystyce słownictwa dosadnego oraz zaprezentować podstawowe problemy 

i proponowane przez teoretyków przekładu rozwiązania tłumaczeniowe. 

Wielość teorii dotyczących użycia, funkcji i definicji slangu (a w nim 

wulgaryzmów i przekleństw) w języku współczesnym utrudnia jednoznaczne określenie 

statusu wulgaryzmów. Zgodnie z jedną z pierwszych definicji wulgaryzmu jako 

wyrażenia charakterystycznego dla prostego, niewyszukanego języka. „Styl wulgarny 

bierze swój początek w tabu językowym, które rodzi się z potrzeb kulturotwórczych” 

(Garcarz, 2006a: 161). Pomimo różnorodności wyrażeń dosadnych, ich ról i funkcji, 

afektywność to cecha, która dotyczy wszystkich jednostek językowych należących do 

opisywanej grupy. Ilona Biernacka-Ligięza (2001: 92) wymienia dwa główne typy 

zwrotów nieprzyzwoitych. Pierwszą stanowią wulgaryzmy systemowe, czyli jednostki 

leksykalne objęte tabu ze względu na cechy formalne, które naruszają konwencję 

językową, a w konsekwencji także konwencję kulturową (do tej grupy zalicza się na 

przykład wyraz „kurwa”). Druga grupa to wulgaryzmy referencyjno-obyczajowe, które 

są objęte tabu ze względu na ich cechy semantyczne, co oznacza, że łamią w pierwszej 

kolejności normy kulturowe języka, a znamion tabu nabierają dzięki wpływom 

pozajęzykowym. Taką samą klasyfikację proponuje również Maciej Grochowski: 



~ 41 ~ 
 

 
Wulgaryzm systemowy to jednostka leksykalna objęta tabu (…) niezależnie od jej 
właściwości semantycznych i rodzaju kontekstu użycia (…). Pewne jednostki leksykalne 
objęte są tabu tylko w określonych znaczeniach (…). W opozycji do wulgaryzmów 
systemowych (właściwych) będą tu one nazywane wulgaryzmami referencyjno-
obyczajowymi. (2008: 20) 
 

Wulgaryzmy można podzielić ze względu na pięć podstawowych funkcji, które mogą 

spełniać: ekspresywną (prezentacja uczuć), impresywną (zwiększenie mocy 

komunikatu), perswazyjną, ludyczną (w celu rozbawienia interlokutora), rzadziej 

fatyczną (por. Biernacka-Ligięza, 2001: 106-108). Inną klasyfikację tych jednostek 

językowych można stworzyć na podstawie ich stopnia nacechowania, czyli stopnia 

wulgarności. Leksemy podzielić możemy zatem na wulgaryzmy o relatywnie niskim 

stopniu nacechowania, jednostki powszechnie uznawane za wulgarne oraz wyrazy 

i zwroty o wysokim stopniu nacechowania, czyli sklasyfikowane jako bardzo 

nieprzyzwoite (por. Grochowski, 2008: 20-21) Przekładając wulgaryzmy zatem, należy 

w pierwszej kolejności przyporządkować wyraz (lub wyrażenie) do odpowiedniej 

kategorii, dokładnie, określając jego stopień nacechowania i charakter. Jak słusznie 

stwierdza Michał Garcarz: 
 
Mówiąc o celowości dokonywania przekładu slangu oraz wulgaryzmów z jednego języka na 
inny, trzeba zawsze pamiętać o wersji oryginalnej, która zawiera materiał źródłowy dla 
wszystkich rozważań teoretycznych. (…) Jedyne, co tłumacz może zrobić dla danego tekstu, 
to starać się go nie zubożyć, gdyż każdy, nawet najmniejszy jego element, wyznacza 
późniejszą trajektorię interpretacji danego tekstu, przy jego odbiorze w języku docelowym. 
(2006a: 163-164) 
 

Przekład wyrażeń dosadnych oraz przekleństw jest traduktologicznym wyzwaniem, 

które wymaga świadomości, że tłumaczone jednostki są zmienne kulturowo, 

środowiskowo i pokoleniowo. Mimo że w wielu społecznościach przeklinanie uważane 

jest za naganne, często dane wyrażenie dosadne może zostać dopuszczone do użycia, 

szczególnie, gdy w konkretnej sytuacji dominują negatywne emocje. Jednak slang i jego 

uzus różnią się w zależności od języka oraz kręgu kulturowego i społecznego, do którego 

należy dana grupa użytkowników. Dlatego istotny staje się dobór odpowiedniego 

ekwiwalentu w języku docelowym. Często słownikowy odpowiednik tłumaczonego 

wyrażenia nie istnieje lub charakteryzuje się inną siłą oddziaływania w kulturze 

docelowej i w kulturze oryginału. Tego typu dywergencje występują również na 

poziomie systemów językowych. W Hiszpanii wulgaryzmy są znacznie bardziej 

rozpowszechnione, przez co i bardziej powszednie, a ich repertuar (w porównaniu 



~ 42 ~ 
 

z językiem polskim) jest bogatszy35. Hiszpanie używają wyrażeń dosadnych chętniej 

i otwarcie, niezależnie od statusu społecznego czy sytuacji, w której się znajdują. 

W Polsce, pomimo częstego stosowania języka dosadnego w środkach masowego 

przekazu, sięganie doń kojarzone jest z określonymi środowiskami i grupami 

społecznymi (np. kibiców piłkarskich, młodzieży, pracowników fizycznych) 

i automatycznie konotuje brak wykształcenia lub ogłady. Część świadomych językowo 

Polaków używa wulgaryzmów w zaciszu domowym. Jak słusznie zauważa Krzysztof 

Lipiński, odnosząc się do wspomnianych różnic w kulturze języka:  
 
Współczesna literatura, publicystyka, dialogi filmowe i teksty piosenek w znacznym stopniu 
nasycone są wulgaryzmami. Przekład wulgaryzmów, wyzwisk, przekleństw, itp. wymaga od 
tłumacza bardzo dużego wyczucia, przede wszystkim jeśli chodzi o zakwalifikowanie danego 
leksemu, zwrotu czy wyrażenia pod względem stopnia wulgarności. Gdy porównamy 
dowolną parę języków, często okazuje się, że różne nacje obrażają się w niejednakowy 
sposób. (2006: 102) 
 

W celu wyprowadzenia wiarygodnych wniosków na temat przekładu 

wulgaryzmów i kolokwializmów z języka polskiego na język hiszpański i z języka 

hiszpańskiego na język polski, należy odwołać się do konkretnych przykładów 

zaczerpniętych z utworów należących do literatury popularnej i przeanalizować użyte 

przez tłumaczy techniki translatologiczne. Wielu teoretyków, począwszy od Vineya 

i Darbelneta, starało się stworzyć najpełniejszą i możliwie najbardziej adekwatną do 

praktyki przekładu klasyfikację technik oraz procedur tłumaczeniowych. W niniejszej 

analizie wykorzystywana będzie przede wszystkim lista procedur tłumaczeniowych 

Petera Newmarka oraz klasyfikacja opublikowana przez Krzysztofa Hejwowskiego 

w Kognitywno-komunikacyjnej teorii przekładu (2008). Na podstawie tych dwóch 

klasyfikacji uzupełnionych o wybrane techniki opisane przez Michała Garcarza w szkicu 

Przekładzie slangu w filmie (2007) oraz na potrzeby analizy przekładu wulgaryzmów 

i slangu w literaturze popularnej, podjęta zostanie próba stworzenia klasyfikacji 

częstotliwości stosowania określonych technik tłumaczeniowych. 

 

 

                                            
35 Język hiszpański różni się pod względem aspektów gramatyczno-słownikowych, uzusu społeczno-
kulturowego i tabu językowego w zależności od kraju lub regionu Hiszpanii, w którym jest używany. 
W niniejszej rozprawie badane są relacje pomiędzy polską i hiszpańską rzeczywistością kulturową. 
Wszelkie komentarze dotyczące hiszpańskiego systemu językowego należy rozumieć jako odniesienia do 
standardowego języka hiszpańskiego z Hiszpanii, nie zaś jego wariantów regionalnych lub odmian 
obowiązujących w innych państwach. 



~ 43 ~ 
 

1.1. Przekleństwa w prozie Andrzeja Sapkowskiego i Marka 
Krajewskiego a hiszpańska rzeczywistość językowa 

 

Andrzej Sapkowski jest jednym z najczęściej przekładanych polskich pisarzy36. 

Jego proza, a w szczególności Saga o Geralcie z Rivii37, doczekała się tłumaczeń na wiele 

języków, w tym na hiszpański. Badacze prozy Sapkowskiego podkreślają rolę, jaką 

w twórczości autora pełni język – kluczowy element kreacji fantastycznego świata 

wiedźmina. Koherentny wiedźmiński wszechświat to dobrze przemyślana układanka 

różnorodnych językowych elementów, od staropolszczyzny po język nauk ścisłych oraz 

slang młodzieżowy. Stąd obok archaizmów i dialektyzmó często pojawiają się 

neologizmy czy elementy współczesnego języka potocznego. „Sapkowski sprawnie 

potrafi łączyć różne elementy językowe, doskonale porusza się po różnych dziedzinach, 

co (…) zapobiega monotonii w odbiorze” (Urbańska-Mazuruk, 2009: 204). Z tak 

skomplikowanego zadania zdaje sobie sprawę tłumacz Sagi o wiedźminie na język 

hiszpański, José María Faraldo, który wypowiedział się szczegółowo na ten temat na 

łamach czasopisma „Gigamesh”: 
 
Jego styl jest wyrafinowany, poetycki, ale precyzyjny, który zawsze może zaskoczyć. (…) 
Moim zdaniem najbardziej niezwykłe jest użycie (i kreowanie) języka potocznego, który 
ujawnia się w niewiarygodnych i błyskotliwych dialogach (…) Najbardziej charakterystyczną 
cechą tego stylu staje się kreacja świata jednocześnie egzotycznego oraz skrajnie wulgarnego 
i codziennego. (Faraldo, 2002:4, przekład własny)38 
 

Sam tłumacz jest świadomy roli języka w prozie Sapkowskiego. Jak zauważa Peter 

Newmark (1995: 260), wielu tłumaczy podkreśla, iż przekładają sens, a nie słowa, 

jednakże nie ulega wątpliwości, iż tekst oryginalny składa się właśnie ze słów. Nie są to 

pojedyncze wyrazy, a znaki, które znajdują się w konkretnym lingwistycznym, 
                                            
36 Fakt został odnotowany w tygodniku Polityka, w nocie z „Afisza” pt.: Paszporty dobrze się przekładają, 
nr 19 (2503) z 2005r., s. 64. Natomiast w raporcie Rynek książki w Polsce 2009 znajdujemy zapis: „Spośród 
pisarzy współczesnych największym zainteresowaniem cieszą się wciąż utwory Stanisława Lema (990 
przekładów całych książek + 76 utworów w antologiach), Witolda Gombrowicza (345 +43), Czesława 
Miłosza (281 + 116), Ryszarda Kapuścińskiego (299) Sławomira Mrożka (229+ 63), Wisławy 
Szymborskiej (175 + 140), Janusza Korczaka (140 + 24), Tadeusza Różewicza (134 + 167), Zbigniewa 
Herberta (129 + 100), Andrzeja Sapkowskiego (125 + 4), etc.” (raport do pobrania ze strony 
www.instytutksiążki.pl, data konsultacji: 04.01.2011) 
37 Saga o wiedźminie (lub Saga o Geralcie z Rivii) to tytuł zbiorczy nadany przez wydawnictwo 7 książkom, 
których głównym bohaterem jest wiedźmin Geralt. Sapkowski w wywiadach zaprzeczał, jakoby utwory te 
spełniały wymogi sagi. Dlatego w niniejszej rozprawie zamiennie stosowana jest nazwa wydawnicza: saga 
i preferowana przez autora denominacja: cykl, gdyż obie funkcjonują w tekstach krytycznych, artykułach 
naukowych i popularyzatorskich. 
38 “Su estilo es refinado, poético, pero sucinto, siempre capaz de sorprender. (...) Lo más destacable, en mi 
opinión, es la utilización (y creación) de un lenguaje popular desplegado en unos diálogos increíbles, 
brillantes (...) Su aspecto más característico es precisamente esa creación de un mundo a la vez exótico 
y extremamente vulgar, cotidiano.” 



~ 44 ~ 
 

kulturowym i osobistym kontekście (wchodzą w skład idiolektu autora), dlatego 

oddanie sensu oryginału nie jest jedynym tłumaczeniowym wyzwaniem. Także forma 

i użycie konkretnych znaków językowych składają się na konstrukcję globalnego sensu 

dzieła i charakterystycznego stylu jego autora. Stąd użyte w Sadze o wiedźminie 

wulgaryzmy stanowią integralny element kreacji paralelnego fantastycznego świata, 

w którym bohaterowie posługują się zarówno konstrukcjami staropolskimi, 

młodzieżowym slangiem, jak i powszechnymi oraz współczesnymi przekleństwami, 

zgodnie z obowiązującą w literaturze popularnej tendencją. Odpowiedni przekład tych 

elementów językowych staje się niejednokrotnie tłumaczeniowym inwariantem: 
 
– Gówno z mojej baronii – sapnął. – Baronem byłem w Hamm. Teraz jestem czymś w rodzaju 
wojewody u Ervylla, w Verden. (…) To spod mojej reki i straży nawiała ta mała łasica, Cirilla. 
(Miecz przeznaczenia, 256)39 
 
– a la mierda mi baronía -resopló-. Fui barón en Hamm. Ahora soy algo así como voievoda 
para Ervyll, en Verden. (…) De mi mano y mi cuidado es de donde esta comadreja, Cirilla, se 
escapó. (La espada del destino, 186) 
 

*** 

Nikt po prawdzie nie wierzył, że smoczysko da się skusić tym śmierdzącym na milę gównem, 
ale rzeczywistość przerosła nasze oczekiwania. (Miecz przeznaczenia, 20) 
 
Nadie creía de verdad que el dragonzuelo se iba a dejar engañar por una mierda que apestaba 
a una legua, pero la realidad superó nuestras expectativas. (La espada del destino, 16)  

 

W przekładzie wyraz „gówno” oddany został za pomocą słownikowego odpowiednika 

mierda. Wprawdzie hiszpańskie słowo jest w mniejszym stopniu nacechowane 

wulgarnością niż jego polski odpowiednik, jednak różnica ta wynika nie z właściwości 

semantycznych, a z częstszego użycia w języku hiszpańskim niż w polszczyźnie. Tłumacz 

zastosował zatem słownikowy odpowiednik polskiego kolokwializmu. Dzięki temu 

leksemy „gówno” i mierda spełniają takie same funkcje w języku wyjściowym oraz 

w przekładzie: odnoszą się do uczucia złości oraz poirytowania (pierwszy fragment: 

kolokwializm spełnia funkcję ekspresywną) lub mają na celu zwiększenie mocy 

przekazu, odnosząc się jednocześnie do produktu niskiej jakości (drugi fragment: 

kolokwializm spełnia funkcję impresywną). 

Pomimo nieustającego dynamicznego rozwoju potocznego rejestru każdego 

języka, tłumacz często musi zmierzyć się z brakiem tak zwanego pełnego ekwiwalentu 

                                            
39 Aby ujednolicić zapis bibliograficzny, w nawiasie podany został tytuł dzieła, z którego pochodzi dany 
cytat oraz numer strony. Szczegółowe informacje bibliograficzne dotyczące poddanych analizie dzieł 
znajdują się w pierwszej części bibliografii pt. „Analizowane teksty”. 



~ 45 ~ 
 

semantycznego, którego użycie w języku docelowym byłoby maksymalnie zbliżone do 

wulgaryzmu lub kolokwializmu użytego w oryginale. W takim przypadku zastosować 

można jedną z dwóch procedur tłumaczeniowych. Tłumacz może skorzystać z pierwszej 

opcji i odnaleźć ekwiwalent funkcjonalny, czyli wyraz lub wyrażenie, które nie jest 

pełnym ekwiwalentem kolokwializmu użytego w oryginale, ale spełnia w języku 

docelową zbliżoną lub taką samą funkcję (por. Newmark, 1995: 120). Jednakże ujęcie 

Newmarka jest stosunkowo wąskie, dlatego w niniejszym rozdziale za ekwiwalent 

funkcjonalny uznawać będziemy, za Krzysztofem Hejwowskim, zastąpienie wyrażenia 

języka wyjściowego takim wyrażeniem lub idiomem języka docelowego, którego 

znaczenie funkcjonalne jest najbardziej zbliżone (niezależnie od implikacji związanych 

ze zmianą „obrazu”) (por. 2006: 109).  

W większości języków istnieje wiele potocznych wyrażeń synonimicznych, 

stanowią one zbiór opcji, spośród których tłumacz może wybrać tę, która wzbudzi taką 

samą lub zbliżoną reakcję u odbiorcy przekładu. Drugą techniką jest poszukiwanie 

możliwie najbliższego istniejącego synonimu. Technika ta różni się od poszukiwania 

ekwiwalentu funkcjonalnego, gdyż tłumacz stara się odnaleźć najpełniejszy i zarazem 

najbliższy znaczeniowo ekwiwalent, zbliżając się tym samym do procedury zwanej przez 

Newmarka modulacją. Użycie tej procedury może bowiem zakładać zmianę punktu 

widzenia i częściową naturalizację przekładu (por. Garcarz, 2007: 167). Tym samym, 

w świetle częściowej syntezy podejścia Newmarka i Hejwowskiego, o ekwiwalencie 

funkcjonalnym będziemy mówić wówczas, gdy wulgaryzm lub przekleństwo zastąpione 

zostanie wyrazem lub wyrażeniem, którego funkcja w języku docelowym jest zbieżna 

z funkcją wyrażenia zastosowanego w oryginale, mimo że nie będzie to tłumaczenie 

dosłowne czy też słownikowe (np. mierda tłumaczone przez „cholera” – istotna jest w 

tym wypadku funkcja ekwiwalentu i jego ładunek emocjonalny, nie zaś znaczenie 

słownikowe i zmiana punktu widzenia). Odróżnimy tym samym rzeczoną procedurę od 

modulacji, zabiegu, który znacząco zmienia punkt odniesienia w przekładzie względem 

oryginału. W praktyce przekładu tekstów literackich techniki te mogą przenikać się 

wzajemnie: 
 
Byle bałwan widzi, że to złoty smok. A co to, proszę waszmości za różnica, złoty, siny, 
sraczkowaty czy w kratkę? Duży nie jest, załatwimy go raz-dwa. (Miecz przeznaczenia, 56) 
 
Hasta un gilipollas ve que es un dragón dorado. ¿Y qué diferencia hay, señores míos, si es 
dorado, azul, de color mierda o a cuadros? Grande no es, nos lo cargaremos en un decir 
amén. (La espada del destino, 43) 



~ 46 ~ 
 

 
Przedstawiony fragment i jego przekład na język hiszpański ilustrują, jak 

skomplikowane może być tłumaczenie języka potocznego. W wersji oryginalnej pojawia 

się kolokwialna (ale nie wulgarna) zniewaga „bałwan”, która odnosi się do osoby 

o niewielkim intelekcie oraz związany ze sferą fekalną, bardziej wulgarny w swoim 

wydźwięku przymiotnik „sraczkowaty”, który opisuje kolor żółtawo-brązowy, dobrze 

znany osobom cierpiącym na biegunkę. Kolor ten zależy od zmiennych osobistych 

i osobniczej percepcji barw, można go jednak opisać jako jasny odcień żółci przełamany 

brązem. W języku hiszpańskim próżno szukać słownikowych odpowiedników 

wspomnianych leksemów. Wieloznaczny po polsku rzeczownik „bałwan” przyjmuje dla 

każdego swojego znaczenia inny odpowiednik w języku hiszpańskim. „Bałwan” jako 

figura ze śniegu to muñeco de nieve, aby opisać osobę głupią, Hiszpanie używają jednego 

z następujących terminów: tonto, imbécil, idiota, estúpido. Pomimo znaczącej liczby 

kolokwializmów, w wersji hiszpańskojęzycznej pojawia się wulgarniejszy ekwiwalent: 

gilipollas („debil”, „kutas”). Zastosowana procedura nie może zostać zaklasyfikowana 

jako poszukiwanie najbliższego możliwego synonimu, hiszpańska inwektywa stanowi 

ekwiwalent funkcjonalny. Mimo że wyraz gilipollas cechuje wyższy stopień 

nacechowania wulgarnością (w porównaniu z polskim rzeczownikiem „bałwan”), 

króluje on na hiszpańskiej ulicy. Poprzez częstotliwość użycia hiszpańska obelga staje 

się mniej nacechowana emocjonalnie. Natomiast użycie w hiszpańskojęzycznej wersji 

wulgaryzmu, a nie kolokwializmu może mieć na celu zachowanie oryginalnej równowagi 

językowej. Biorąc pod uwagę cały mikrokontekst analizowanego wyrazu, można 

zaryzykować tezę, iż mocniejszy znaczeniowo wulgaryzm ma na celu kompensację 

straty wynikającej z zastąpienia przymiotnika „sraczkowaty” (po hiszpańsku dosłownie 

color diarrea) wyrażeniem o słabszym oddziaływaniu color mierda (dosł. „kolor 

gówna”). W obliczu braku ekwiwalentu funkcjonalnego zastosowany został ekwiwalent 

opisowy. Mimo że hiszpański odpowiednik stanowi część tego samego pola 

semantycznego, co oryginalny przymiotnik, wyrażenie color mierda określa inną barwę 

(bardziej brązową) i traci konotację chorobową związaną z biegunką. 

Analizowany przymiotnik stanowi część charakterystycznej dla stylu Andrzeja 

Sapkowskiego enumeracji, która pojawia się w prozie autora, aby wprowadzić element 

humorystyczny. Sapkowski wybiera dwa lub trzy podobne morfologicznie wyrazy, które 

łączy w specyficzny łańcuch, dodając na końcu kontrastujący z nimi składniowo albo 



~ 47 ~ 
 

semantycznie element. Przykłady tego typu zabiegu można odnaleźć w całej Sadze 

o wiedźminie. Najczęściej dotyczą one imion i przydomków braci: „Orm, Gorm, Torm, 

Horm, Gonzalez”, sióstr: „Alia, Valia, Nina, Paulina, Malvina, Argentina” lub złodziei 

„Zdyb, Cap, Kamil Ronstetter” (por. Szelewski, 2003: 128). W analizowanym fragmencie 

mamy do czynienia z tą samą techniką, jednakże zamiast antroponimów pojawiają się 

podobne składniowo przymiotniki proste: „złoty, siny, sraczkowaty”, a łańcuch zamyka 

przymiotnik złożony „w kratkę” stanowiący element zaskoczenia, dzięki któremu na 

twarzy czytelnika może pojawić się uśmiech. Wprowadzenie w języku docelowym 

ekwiwalentu opisowego color mierda w naturalny sposób zaburza porządek oryginalnej 

enumeracji, a jej oddziaływanie na czytelnika kultury docelowej, chociaż nie zostało 

całkowicie zniwelowane, ulega osłabieniu, nie tylko poprzez zastosowanie 

wymienionego ekwiwalentu opisowego, ale również poprzez dobór dwóch pierwszych 

przymiotników z serii. Wprawdzie dorado i azul to przymiotniki proste, a nie wyrażenia 

przymiotnikowe, nie są one do siebie tak formalnie podobne jak „złoty” i „siny”. Stąd 

sekwencja w języku docelowym dorado, azul, color mierda o a cuadros może śmieszyć 

tylko dzięki mikrokontekstowi, a nie poprzez dobór jednostek językowych. Być może 

lepszą opcją byłoby przetłumaczenie przymiotnika „siny” nie jako azul (siny, niebieski), 

a morado (fioletowy, siny), wówczas formy dorado i morado byłyby fonetycznie 

i formalnie zbliżone. Przymiotnik „sraczkowaty” można by było przełożyć za pomocą 

określenia cagado („osrany”), w ten sposób oryginalna sekwencja przetłumaczona jako 

dorado, morado, cagado o a cuadros zachowałaby większość cech stylu Andrzeja 

Sapkowskiego oraz fekalną asocjację przymiotnika „sraczkowaty”. 

Wspomniany już polski rzeczownik „gówno” nie zawsze musi odnosić się do 

odchodów. W polszczyźnie funkcjonuje kilka dobrze znanych związków i wyrażeń 

frazeologicznych, w których słowo to jest powszechnie używane: 
 
– Gdybyś widział, jak w ciebie rzucają, owszem. Wiem, że potrafisz uchylić się przed strzałą 
albo bełtem... Ale z tyłu... 
– z tyłu też.  
– Gówno prawda.  
– Załóżmy się – powiedział zimno Geralt. – Ja odwrócę się twarzą do podobizny twego taty 
idioty, a ty rzuć we mnie tym orionem. Trafisz mnie, wygrałeś. (Czas pogardy, 39) 
 
– Si vieras cómo te la lanzan, por supuesto. Sé que eres capaz de esquivar una flecha o una 
saeta... Pero por detrás...  
– Por detrás también.  
– y una mierda.  
– Apostemos algo – dijo Geralt con frialdad –. Me vuelvo con el rostro hacia el retrato del 
idiota de tu padre y tú me lanzas el orión. Si me aciertas, ganas. (Tiempo de odio, 33) 



~ 48 ~ 
 

 
Zastosowane w oryginale wyrażenie „gówno prawda” to kolokwialny i ekspresyjny 

sposób zarzucenia interlokutorowi kłamstwa, oznacza mniej więcej to samo, co „bzdura” 

czy „oczywiste kłamstwo”. Użycie wyrażenia potocznego zamiast jego mniej 

nacechowanych emocjonalnie odpowiedników ma na celu zwiększenie siły przekazu. 

Wulgaryzm pełni zatem funkcję impresywną. W przekładzie na język hiszpański 

analizowane wyrażenie frazeologiczne zostało oddane za pomocą innego potocznego 

wulgaryzmu y una mierda, który również zawiera odniesienie do odchodów, nie jest to 

jednak dokładny odpowiednik polskiej frazy, ani też jej ekwiwalent funkcjonalny. Można 

powiedzieć, iż tłumacz decyduje się na najbliższy możliwy synonim, który zawiera 

w sobie element „gówna”, znaczeniowo natomiast odbiega od wersji oryginalnej. 

Hiszpańskie wyrażenie y una mierda („i co jeszcze”) wyraża ironiczne zwątpienie 

w przechwałki interlokutora, a nie zarzucenie mu kłamstwa. Zastosowany w przekładzie 

synonim został wybrany z uwagi na występujące w nim słowo mierda oraz rzetelnie 

dopasowany do mikrokontekstu, w którym został użyty. 

Styl potoczny to nie tylko przekleństwa i wulgaryzmy, ale także specyficzne 

konstrukcje, często uznawane za niepoprawne przez autorytety językoznawcze oraz 

słowniki i równie często pojawiające się rozmowach. Dlatego też także mniej wulgarne 

wyrażenia języka potocznego przenikają do literatury popularnej: 
 
– Słuchajcie no, panie magik – rzekł cicho ogromny Rębacz. – Zanim zaczniecie wykonywać 
te wasze ruchy ręką, posłuchajcie. Mógłbym długo tłumaczyć, proszę waszmości, co sobie 
robię z twoich zakazów, z twoich legend i z twojego głupiego gadania. (Miecz 
przeznaczenia, 58)  
 
– Escuchad, señor mago – dijo el gigantesco Sablero –. Antes de que comencéis a realizar 
esos movimientos vuestros de mano, escuchad. Podría explicaros largo y tendido, señor mío, 
lo que hago yo con tus prohibiciones, tus leyendas y tu hablar de mierda. (La espada del 
destino, 44) 
 

Przytoczony fragment rozpoczyna się charakterystycznym zwrotem do czarodzieja 

„Słuchajcie no, panie magik”. Warto odnotować, iż dodanie partykuły „no” intensyfikuje 

ekspresywność użytego trybu rozkazującego, a jej umiejscowienie po formie 

czasownikowej nadaje wypowiedzi bardziej kolokwialny charakter. Zupełnie inny, mniej 

potoczny wydźwięk miałby zwrot „no, słuchajcie”. Jednakże wzmocniony tryb 

rozkazujący czasownika „słuchać” nie powoduje, iż zdanie może zostać zakwalifikowane 

jako potoczne. Dopiero uzupełnienie zdania o zwrot „panie magik” sprawia, iż 

wypowiedź nabiera znamion kolokwializmu. Dzieje się tak nie tylko poprzez porzucenie 



~ 49 ~ 
 

deklinacji i zastosowanie mianownika „magik” zamiast formy wołacza „magiku”, ale 

również poprzez użycie rzeczownika „magik”. Interlokutor Rębacza jest „czarodziejem”, 

czyli „magiem”, potraktowanie go jako sztukmistrza czy kuglarza jest dla niego 

wyjątkowo obraźliwe. W ten sposób zamiast neutralnego zdania „no, słuchajcie, panie 

czarodzieju” w tekście pojawia się potoczny, nacechowany emocjonalnie zwrot, który 

świadczy o braku szacunku nadawcy komunikatu w stosunku do rozmówcy. Zachowanie 

tej konstrukcji i pełnego jej znaczenia w języku hiszpańskim okazuje się niemożliwe. Po 

pierwsze ze względu na brak odpowiednika polskiej partykuły „no” w języku 

docelowym. Po drugie, ponieważ język hiszpański jest językiem analitycznym, którego 

rozwój wyeliminował deklinację rzeczowników, nie można z niej zrezygnować, aby 

zastosować ten sam zabieg, którym posłużył się autor oryginału. W przekładzie pojawia 

się neutralne zdanie Escuchad, señor mago, w którym wyraz „magik” został zastąpiony 

rzeczownikiem mago, czyli „mag”. Obecna w oryginale gra „mag-magik” oparta o ten sam 

rdzeń słowotwórczy, także nie mogła zostać odwzorowana w języku docelowym, gdyż 

„magik” to po hiszpańsku ilusionista. Dlatego też w tekście w języku docelowym 

dochodzi do celowego zabiegu kompensacji poprzez wzbogacenie fragmentu 

o wulgaryzm, który w oryginalne nie występuje. „Twoje głupie gadanie” zostało 

zastąpione wyrażeniem tu hablar de mierda (dosł. „twoje gówniane gadanie”). 

W związku ze stratami w pierwszej części wypowiedzi Rębacza w języku docelowym, 

zabieg wzbogacenia drugiej części pozwala (jak można przypuszczać) zachować 

równowagę stylistyczną repliki bohatera. Oznacza to, że w przypadku, gdy przekład 

kolokwializmu okazuje się niemożliwy w związku z nieprzystawalnością systemów 

językowych, można zastosować technikę kompensacji poprzez wzbogacenie innego 

fragmentu tłumaczenia o wyrażenie cechujące się większym nacechowaniem, aby 

zachować spójność i jednorodność stylu autora oryginału. 

Zdarza się i tak, że wybór oczywistego, słownikowego ekwiwalentu może 

zmodyfikować odbiór tekstu przez potencjalnego czytelnika języka docelowego (w 

porównaniu z odbiorem tego samego fragmentu przez potencjalnego czytelnika 

oryginału): 
 
– Najprościej rzecz ujmując, oznajmiłeś, że nawet zawodowej nierządnicy szanujący się 
mężczyzna nie powinien nazywać kurwą, bo to niskie i odrażające. Zaś używanie określenia: 
„kurwa” w stosunku do kobiety, której się nigdy nie chędożyło i nigdy się jej za to nie 
dawało pieniędzy, jest gówniarskie i absolutnie karygodne. (Ostatnie życzenie, 250) 
 



~ 50 ~ 
 

– Por decirlo simplemente, proclamaste que un hombre respetable no debe llamar putas ni 
siquiera a las prostitutas profesionales, pues esto es vil e insultante. Cuánto más entonces 
usar la palabra “puta” para mujeres con las que nunca se ha fornicado ni se les ha dado 
dinero por esto, uso que resulta propio de cabronazos y absolutamente merecedor de 
castigo. (El último deseo, 223) 
 

W zacytowanym fragmencie oryginału pojawia się jedno z najczęściej używanych 

(i uznawanych za najsilniejsze) przekleństw w języku polskim, które w oznacza 

prostytutkę, chociaż współczesny uzus tego słowa nie ogranicza się jedynie do kontekstu 

uprawiania „najstarszego zawodu świata”. Często analizowany wyraz pełni funkcję 

parentezy, zwerbalizowanego przecinka lub średnika w codziennej rozmowie, co można 

zauważyć w dialogach pomiędzy przeciętnymi użytkownikami języka polskiego, 

podróżując przykładowo nocną komunikacją miejską.40 Pomimo coraz powszechniejszej 

obecności w literaturze, wyraz „kurwa” nadal szokuje, a jego nadużywanie wiąże się 

z posądzeniem o ubogi zasób słownictwa. Co więcej, użycie wspomnianego 

przekleństwa w języku polskim jest charakterystyczne dla kontekstów wyłącznie 

negatywnych. W przekładzie przytoczonego fragmentu na język hiszpański można 

zaobserwować zastąpienie polskiego przekleństwa jego słownikowym odpowiednikiem 

puta. Mimo to należy podkreślić, iż siła oddziaływania hiszpańskiego ekwiwalentu jest 

znacznie mniejsza w związku z jego częstszym i powszechniejszym użyciem w Hiszpanii. 

Chociaż nieprawdziwe byłoby stwierdzenie, iż słowo puta jest wyrazem znaczeniowo 

mniej kolokwialnym niż jego polski odpowiednik, hiszpańskojęzyczne przekleństwo, 

w odróżnieniu od polskiej „kurwy”, występuje w związkach frazeologicznych 

o pozytywnym zabawieniu znaczeniowym jak de puta madre („zajebisty”). Ponadto 

wyraz ten pojawia się w środkach masowego przekazu w funkcji przymiotnika, co 

sprawia, iż hiszpańskojęzyczny czytelnik jest ze słowem puta oswojony. Nawet 

w komercyjnym hiszpańskim radiu można posłuchać piosenek, w których tekstach 

pojawiają się frazy typu: intoxicado de que me pongan esa puta música indiferente41. 

Polski wulgaryzm także występuje w niejednej piosence, ale w większości są to utwory 

uznane za undergroundowe, które rzadko goszczą w eterze i na antenach muzycznych 

stacji telewizyjnych. Reasumując, wyraz „kurwa” i jego hiszpański ekwiwalent mają 

takie samo znaczenie słownikowe, oba uznane zostały za potoczne, a nawet wulgarne, 

                                            
40 Zgodnie z Małym słownikiem subkultur młodzieżowych, wulgaryzm „kurwa” w mowie występuje 
powszechnie w formie parentezy, w miejscu, w którym w piśmie postawilibyśmy przecinek, średnik lub 
kropkę, np. Jasne, kurwa, sam dyrektor będzie się za tobą wstawiał, żebyś nie wrócił i przestał mu żonę 
pierdolić... (Grochowski, 2008: 107-108). 
41 Fragment tekstu piosenki pt. Zapatillas popularnego w Hiszpanii zespołu El Canto del Loco. 



~ 51 ~ 
 

jednak leksem puta używany w Hiszpanii częściej i w liczniejszych kontekstach 

dostarcza czytelnikowi kultury docelowej znacznie mniejszej dawki emocji niż jego 

polski odpowiednik czytelnikowi oryginału. Zaprezentowany przykład dobrze ilustruje 

trudności związane z przekładem języka potocznego, gdyż pomimo odnalezienia 

słownikowego ekwiwalentu wyrażenia potocznego, jego uzus i wydźwięk jest różny 

w kulturze wyjściowej i docelowej, co sprawia, iż odbiór tłumaczenia przez 

potencjalnego czytelnika będzie odmienny w stosunku do odbioru oryginału. 

Na uwagę zasługuje również przekład polskiego potocznego przymiotnika 

„gówniarskie”, który wywodzi się od rzeczownika „gówniarz”, czyli obelżywego 

synonimu wyrazu „młodzik”, „smarkacz” (ten natomiast wiąże się z analizowanym już 

rzeczownikiem „gówno”). W języku hiszpańskim przymiotnik ten został przetłumaczony 

za pomocą ekwiwalentu opisowego propio de cabronazos. Wyraz cabronazo to 

połączenie rzeczownika cabrón, oznaczającego dosłownie „rogacza” i przyrostka –azo, 

stosowanego w języku hiszpańskim do tworzenia zgrubień. Jednak w slangu oba wyrazy 

(cabrón i cabronazo) używane są wymiennie i oznaczają „sukinsyn”, „skurczybyk”. 

Przekład na język hiszpański, dosłownie „właściwe sukinsynowi”, to ekwiwalent 

opisowy cechujący się wyższym stopniem wulgarności, niż przymiotnik oryginalny, co 

można odczytać ponownie jako ewentualną chęć kompensacji wynikającej z mniejszego 

nacechowania wyrazu puta we współczesnej hiszpańszczyźnie. 

W większości zaprezentowanych dotąd przykładów tłumaczenia wyrażeń 

potocznych i wulgaryzmów dochodziło do zastąpienia oryginalnych rozwiązań autora 

kolokwializmami o podobnym stopniu wulgarności. Zubożenie, a przez to modyfikacja 

lub konieczna manipulacja odbiorem tłumaczenia wynikała z różnicy w uzusie 

ekwiwalentnych jednostek w kulturze wyjściowej i docelowej.  

Warto ponadto odnotować chęć kompensacji strat poprzez wzbogacenie lub 

wzmocnienie w przekładzie innych wyrażeń występujących w tym samym 

mikrokontekscie. Truizmem, ale wartym przypomnienia, jest stwierdzenie, iż nie zawsze 

jest możliwym odnalezienie idealnego rozwiązania oraz nie zawsze istnieje możliwość 

kompensacji, dlatego w każdym przekładzie należy liczyć się ze stratami. Dlatego 

dochodzi do zastąpienia oryginalnego wyrażenia ekwiwalentem charakterystycznym dla 

kultury docelowej, którym posłużyłby się w danej sytuacji typowy użytkownik języka 

docelowego: 
 



~ 52 ~ 
 

Siół ni chałup nie palić, ludziom dobytku nie brać, nie rabować, bab nie gwałcić! Zakarbować 
w pamięci sobie i żołnierzom, bo kto ten rozkaz złamie, pójdzie na stryk. Wojewoda 
z dziesięć razy to powtarzał: nie idziem, kurwa, z najazdem, ale z braterską pomocą! Czego 
zęby szczerzysz, Stahler? (Czas pogardy, 223) 
 
¡No queméis ni aldeas ni alquerías, no les quitéis sus bienes a las gentes, no hurtéis, no 
forcéis a las mujeres! Guardadlo bien en la memoria, soldados, porque quien quiebre esta 
orden acabará en el potro. El voievoda lo repitió cien veces: ¡joder que no vamos como 
atacantes, sino con ayuda fraterna! ¿De qué coño te ríes, Stahler? (Tiempo de odio, 179) 

 
*** 

W Garstangu trwa walka. Przeklęta banda, jedni lepsi od drugich! Filippa nocą zakuwa 
Vilgefortza w kajdany, a Vilgefortz i Francesca Findabair sprowadzają na wyspę Wiewiórki! 
(Czas pogardy, 173) 

 
Están luchando en el Garstang. ¡Puta pandilla, los unos peores que los otros! ¡Filippa por la 
noche encadena a Vilgefortz y Vilgefortz y Francesca Findabair introducen en la isla a los 
Ardillas! (Tiempo de odio, 139) 
 

Co więcej, wybór hiszpańskich wulgaryzmów jest znacznie szerszy, a język ulicy 

różnorodny w porównaniu z zasobami potocznego języka polskiego. Stąd tłumacz prozy 

Sapkowskiego nie musi ograniczać się do stosowania najbliższego możliwego synonimu 

lub dokładnego ekwiwalentu słownikowego, a może pozwolić sobie na użycie 

różnorakich ekwiwalentów funkcjonalnych, które lepiej pasują do kontekstu lub 

zastosować zabieg modulacji polegający na zastąpieniu wyrażenia oryginalnego poprzez 

ekwiwalent, którego znaczenie jest adekwatne w stosunku do oryginału, ale implikuje 

zmianę punktu widzenia, który jest różny dla kultury wyjściowej i docelowej (por. 

Newmark, 1995: 125-126).  

Ilustrują to dwa zaprezentowane fragmenty. W pierwszym z nich, polskie 

przekleństwo „kurwa”, użyte tym razem w funkcji impresywnej, zostało zastąpione 

hiszpańskim wykrzyknikiem joder. Wyraz ten spełnia taką samą rolę, co jego polski 

odpowiednik, jednakże jest słowem znacznie powszechniejszym, o niższym stopniu 

wulgarności, porównywalnym z polskim wykrzyknikiem „cholera”, mimo że 

w pierwszym znaczeniu jest to kolokwialny czasownik oznaczający „uprawiać seks”. Nie 

mamy tutaj widocznej zmiany punktu widzenia, pozostaje on taki sam, a jedynie 

zastąpienie polskiego przekleństwa jego funkcjonalnym odpowiednikiem w języku 

hiszpańskim, który zostałby użyty w tym samym kontekście. 

 w drugiej przedstawionej sekwencji polskie wyrażenie „przeklęta banda” (po 

hiszpańsku dosłownie maldita pandilla) zostało zastąpione epitetem puta pandilla (dosł. 

„kurewska banda”). W tym przypadku stosunkowo słaby pod względem stopnia 

natężenia wulgarności przymiotnik „przeklęta” został zastąpiony powszechnym 



~ 53 ~ 
 

w hiszpańskim języku przymiotnikiem puta („kurewski”), którego uzus jest mniej 

wulgarny niż jego znaczenie słownikowe. W tym przypadku można zauważyć pewną 

zmianę punktu widzenia, zatem zabieg można zaklasyfikować jako modulację. 

Mimo to, zestawienie dwóch przytoczonych fragmentów oraz użytych technik 

przekładowych sprawia, iż na uwagę zasługuje ciekawe odwrócenie sytuacji. 

W pierwszym przykładzie polski wulgaryzm w funkcji wykrzyknika, oznaczający 

prostytutkę, został zastąpiony kolokwializmem o niższej sile oddziaływania. Zniknęła 

tym samym aluzja do płatnych przyjemności oferowanych przez domy publiczne, 

zachowane zostało natomiast pole znaczeniowe stosunku płciowego. W drugiej 

sekwencji natomiast mamy do czynienia z sytuacją przeciwstawną, gdyż wyrażenie 

o niższym stopniu wulgarności zostało w języku hiszpańskim zastąpione zwrotem 

silniejszym. Co więcej, nastąpiła zmiana postrzegania opisywanej bandy z „przeklętej” 

na „kurewską”. 

Jednakże zdarza się, iż w ferworze tłumaczenia dochodzi do sytuacji wzbogacenia 

przekładu o wulgaryzm, który w oryginale się nie pojawił: 
 
Temu złap rusałkę, temu nimfę, owemu dziwożonę... Pogłupieli doszczętnie, po wsiach pełno 
dziewek jak rzepy, a im się chce nieludek. (Ostatnie życzenie, 167) 

 
A éste, capturarle una náyade, al otro una ninfa, a aquél una rariesposa. Se han vuelto idiotas 
por completo, en las aldeas hay más putas que patatas y el tío quiere una inhumana. (El 
último deseo, 150) 
 

Znaczeniowe i fonetyczne podobieństwo wyrazu „dziwka” (kobieta lekkich obyczajów) 

i słowa „dziewka” (niezamężna mieszkanka wsi) doprowadziło do zabawnej pomyłki 

i pojawienia się wulgaryzmu putas w miejscu rzeczownika „dziewki”. Wprawdzie 

w niektórych kontekstach archaizm „dziewka” może oznaczać prostytutkę, lecz 

w przytoczonym fragmencie pojawia się ewidentne odniesienie do rzeczywistości 

wiejskiej, co przekreśla możliwość takiej interpretacji. Oryginalne wyrażenie „pełno 

dziewek jak rzepy” w tekście docelowym poddane zostało podwójnej manipulacji 

znaczeniowej. Po pierwsze pojawia się wyraz putas, czyli „dziwki” zamiast „dziewki”. Po 

drugie przekład porównania „pełno dziewek jak rzepy” jako más putas que patatas, 

(„więcej dziwek niż ziemniaków”) sprawia, iż „rzepa”, symbol zdrowia i krzepy, ustępuje 

miejsca ziemniakowi. Wprawdzie w języku hiszpańskim zwykło mówić się sano como 

una manzana, czyli „zdrowy, jak jabłko”, pasujące w analizowanym mikrokontekście 

porównanie nie zostało użyte.  



~ 54 ~ 
 

Reasumując, w oryginale wieśniacy zamiast niezamężnych, zdrowych jak rzepy 

dziewcząt z własnej wsi wolą „nieludki” za żony, podczas gdy w tłumaczeniu ci sami 

mieszkańcy wsi proszą wiedźmina Geralta o złapanie im nimf i dziwożon, gdyż wolą je 

od korzystania z usług prostytutek, których we wsi nie brakuje, jest ich więcej niż 

ziemniaków. Dochodzi zatem nie tylko do wzbogacenia tekstu w przekładzie 

o dodatkowy element stylu wulgarnego, ale i do specyficznej manipulacji znaczeniem 

całego fragmentu i wszystkich do niego odniesień w dalszej części tekstu. 

Kilka wybranych i zaprezentowanych przykładów obecności języka potocznego 

w Sadze o wiedźminie to niewielka, ale miarodajna próbka charakterystycznego stylu 

Andrzeja Sapkowskiego. Wyrażenia dosadne stanowią nieodłączną część poczucia 

humoru autora, dzięki któremu kolokwializmy nie wydają się czytelnikowi nachalne, 

a ich natężenie, nawet jeżeli obiektywnie mogłoby zostać uznane za wysokie, w odbiorze 

tekstu staje się umiarkowane. W tłumaczeniu wzięte zostały pod uwagę wszystkie 

wymienione cechy języka autora oryginału, co wiąże się ze staraniem 

najdokładniejszego oddania slangu i języka potocznego w przekładzie. Jak można 

wywnioskować z analizy przytoczonych sekwencji fragmentów, przekład rejestru 

potocznego, pomimo całego bogactwa języka hiszpańskiego w te elementy, może okazać 

się wyjątkowym wyzwaniem translatologicznym. 

Przed podobnym zadaniem przekładu wulgaryzmów z języka polskiego na 

hiszpański stanął Fernando Otero Macías, tłumacz powieści Koniec świata w Breslau 

Marka Krajewskiego. Wprawdzie kryminały, których akcja toczy się w międzywojennym 

Wrocławiu nie zyskały w Hiszpanii takiej popularności, jak proza Sapkowskiego, sama 

obecność jednego z czołowych pisarzy polskiej literatury popularnej na hiszpańskim 

rynku wydawniczym zasługuje na odnotowanie. Seria kryminałów, których głównym 

bohaterem jest Eberhard Mock, spotkała się ze świetnym przyjęciem nie tylko ze strony 

czytelników, ale i krytyki. Powieści zostały przetłumaczone na hiszpański, angielski, 

niemiecki, włoski, francuski, a nawet hebrajski. Jednak łącząca w sobie elementy 

thrillera psychologicznego, kryminału i horroru proza Marka Krajewskiego odbiega od 

twórczości Sapkowskiego nie tylko pod względem gatunkowym, ale i stylistycznym. 

Próżno szukać w niej gier słownych lub wysublimowanej ironii. Jednak obie tendencje 

w polskiej literaturze popularnej łączy użycie specyficznego, przyciągającego czytelnika 

języka, który prowokuje, szokuje i zapada w pamięć. Dlatego Krajewski w swojej 

twórczości nie unika języka potocznego, a w szczególności nie obce są mu wulgaryzmy 



~ 55 ~ 
 

i przekleństwa. Mimo umiejscowienia akcji w okresie międzywojennym, niektóre obelgi 

wydają się nader współczesne. Być może wśród międzywojennego mieszczaństwa 

używanie zwrotów dosadnych było mniej popularne, ale, biorąc pod uwagę 

zobrazowane w kryminale Krajewskiego kręgi policyjne, częsta obecność wyrażeń 

dosadnych w słowniku radcy policyjnego i jego podwładnych nie powinna dziwić. 

Poniższa tabela zawiera kilka poglądowych przykładów: 

 

 
Koniec świata w Breslau 

Fin del Mundo en Breslau 
(tłumaczenie: Fernando Otero 

Macías) 

1. 

– Niczego mi nie czytaj i pal. Pal tutaj, Herbercie, 
pal, kurwa, jednego za drugim i słuchaj mojej 
spowiedzi – Mock zaczerpnął tchu. – 
Opowiadałem ci o swojej pierwszej żonie 
Sophie, pamiętasz? o niej będzie ta historia...  
(s. 11) 

– No me leas nada, y fuma. ¡Qué fumes, Herbert, 
coño! Fúmate un cigarrillo detrás de otro 
mientras escuchas mi confesión. – Mock respiró 
hondo–. Ya te he hablado de mi primera mujer, 
Sophie, ¿recuerdas? Esta historia trata sobre 
ella… (s. 12) 

2. 

Teraz był znudzony, ponieważ Mitzi nie dała się 
oszukać zwykłym stwierdzeniem: „Ty jesteś 
kurwa, a ja - policjant”, prosta konstatacja, 
która dawała w wypadku większości 
prostytutek natychmiastowy efekt. (s. 135) 

También en ese momento tuvo una sensación 
de hastío, al no haber funcionado con Mitzi la 
clásica frase: “Tú eres una puta y yo soy 
policía”, esa simple constatación que producía 
un efecto inmediato en la mayoría de las 
prostitutas. (s. 107) 

3. 

– w umowie, którą podpisała ta kurwa i jej 
alfons, stoi jak byk, że jeśli ona da nogę, będzie 
dla mnie pracował ten reżyser ze spalonego 
teatru. A za nim krok w krok idzie mój goryl. 
Jego już nie wypuszczę z rak... (s. 207) 

– En el acuerdo que firmaron esa puta y su 
chulo, queda más claro que el agua que, si ella 
pone pies en polvorosa, ese director de mala 
muerte tendrá que trabajar para mí. Y uno de 
mis gorilas le está siguiendo los pasos. Ése no se 
me escapa… (s. 163) 

4. 

– Co pan o tym wszystkim sądzi, Mock? – 
zapytał Mühlhaus. 
– Kurwy będą miały w Wigilie niezłe wzięcie. 
Wszyscy wyznawcy Sepulchrum Mundi będą 
szukali babilońskiej nierządnicy. (s. 242) 

– ¿Qué piensa usted de todo esto, Mock? – 
preguntó Mühlhaus. 
– Las putas van a tener mucha demanda esta 
Nochebuena. Todos los adeptos de Sepulchrum 
Mundi van a salir en busca de la ramera de 
Babilonia. (s. 189) 

5. 

Jej towarzysz zauważył to. Odepchnął ją od 
siebie i huknął bełkotliwym głosem: 
– Ty kurwo, co sie patrzysz na tego kutasa! 
Miałaś w dupie tyle kutasów, ile jest nitów 
w moście Cesarskim, i wciąż chcesz nowych?! – 
zamachnął się, lecz nie trafił przerażonej 
kobiety, która pobiegła kilka kroków do przodu. 
– Ty wyciruchu! – wydarł się i rzucił się w ślad 
za swoja towarzyszką. (s. 299) 

Su acompañante se dio cuenta. La apartó de un 
empujón y gritó con voz estropajosa: 
– ¡Serás puta! ¿Por qué miras así a ese cabrón? 
Te has tirado a tantos tíos como remaches hay 
en el puente del Kaiser. ¿Qué pasa? ¿Qué todavía 
necesitas más? – Echó a andar a buen paso, pero 
no daba alcance a la mujer que se había 
asustado e iba corriendo por delante–. ¡Espera 
desgraciada! –gritó, y volvió a salir detrás de 
ella. (s. 233) 

6. 
– Czekałam na ciebie wczoraj, byłeś z kolegami, 
czekałam na ciebie dzisiaj – też byłeś 
z kolegami, chcesz się teraz pierdolić? (s. 19) 

– Ayer te estuve esperando, pero estabas con 
tus colegas; hoy te ge estado esperando, 
y también estabas con tus colegas… ¿Y ahora 
quieres follar? (s. 18) 

 

W przykładach od numeru 1 do numeru 5 zaobserwować można użycie wulgaryzmu 

„kurwa”. W pierwszym cytacie wyraz ten występuje w funkcji impresywnego 



~ 56 ~ 
 

wykrzyknika wzmacniającego przekaz. W przekładzie na język hiszpański pojawia się 

jego funkcjonalny ekwiwalent coño. Znaczenie hiszpańskiego wulgaryzmu nie pokrywa 

się wprawdzie ze słownikowym znaczeniem polskiego rzeczownika „kurwa” (coño to 

bowiem wulgarny sposób określania żeńskich narządów rodnych), jednakże 

w przytoczonym fragmencie polskie przekleństwo pełni funkcję impresywną, a jego 

znaczenie słownikowe nie stanowi inwariantu tłumaczeniowego w przedstawionym 

mikrokontekście. Stąd zastosowanie hiszpańskiego ekwiwalentu, który w języku 

hiszpańskim spełnia identyczną funkcję jest jak najbardziej uzasadnione. 

Przykłady 2-5 ilustrują klasyczny uzus ordynarnego rzeczownika „kurwa” w odniesieniu 

do kobiet wykonujących najstarszy zawód świata. Na uwagę zasługuje konsekwencja 

tłumacza, który za każdym razem stosuje najbliższy hiszpański odpowiednik polskiego 

wulgaryzmu, czyli puta, mimo że potoczna hiszpańszczyzna oferuje szerszą gamę 

rozwiązań niż polski język ulicy (np. zorra, fulana, golfa, etc.). Dzięki tej konsekwencji 

w wyborze zastosowanego w przekładzie słownictwa zachowana zostaje koherencja 

stylu wypowiedzi Eberharda Mocka, głównego bohatera powieści Krajewskiego, gdyż to 

właśnie radca policyjny Mock najczęściej posługuje się tym niewybrednym określeniem 

w odniesieniu do kobiet lekkich obyczajów. 

Na szczególną uwagę zasługuje cytat numer 5. Porównując obie wersje językowe, 

można zaobserwować kilka wyraźnych różnic wynikających z interpretacji polskiego 

tekstu przez tłumacza. We fragmencie, poza przeanalizowanym już użyciem 

rzeczownika „kurwa”, pojawia się duża ilość wulgaryzmów i wyrażeń ordynarnych jak 

wulgarne określenie męskiego członka przy pomocy rzeczownika „kutas”, niewybredne 

wyrażenie „miałaś w dupie tyle kutasów” oraz wyzwisko „ty wyciruchu”.  

Pierwsze użycie rzeczownika „kutas” ma charakter metonimiczny (pars pro toto) 

i odnosi się do mężczyzny, na którego spojrzała opisana we fragmencie kobieta. Dlatego 

też tłumacz zdecydował się na zastąpienie polskiego wulgaryzmu o wysokim stopniu 

nacechowania innym wyzwiskiem cabrón (dosł. „rogacz”, „drań”, „szuja”), które w języku 

hiszpańskim funkcjonuje w podobnym kontekście, jest jednak znacznie słabsze, 

zaliczane do kolokwializmów, a nie wulgaryzmów. Zastosowany w przekładzie 

ekwiwalent funkcjonalny sprawdza się zatem w analizowanym mikrokontekście, ale 

jego moc w porównaniu z oryginałem zostaje znacznie obniżona, szczególnie, że 

hiszpański rzeczownik cabrón może być użyty również w pozytywnym kontekście. Na 

przykład w sytuacji powitalnej, gdy pozdrawia się dwóch rubasznych hiszpańskich 



~ 57 ~ 
 

przyjaciół można usłyszeć „pieszczotliwe” hola cabrón, które nie zawiera w sobie 

intencji obrażenia któregokolwiek z interlokutorów. W dodatku hiszpański rzeczownik 

użyty w przekładzie nie odnosi się do żadnej części męskiego ciała, w konsekwencji 

utracona zostaje również metonimiczna funkcja oryginalnego wulgaryzmu „kutas”.  

Podobne złagodzenie oryginalnego efektu można zauważyć w przypadku 

przekładu polskiego silnie nacechowanego stwierdzenia „miałaś w dupie tyle kutasów” 

za pomocą kolokwialnego, a nie wulgarnego hiszpańskiego ekwiwalentu te has tirado 

a tantos tíos (dosł. „przeleciałaś tylu facetów”). Natomiast polskie wyzwisko „ty 

wyciruchu” (oznaczające tyle co „ty brudasie” lub pogardliwie „ty prostytutko”) zostało 

oddane w wersji hiszpańskojęzycznej za pomocą złagodzonego wykrzyknienia espera 

desgraciada („poczekaj nieszczęsna / niedojdo”). W rezultacie bardzo wulgarna 

oryginalna wypowiedź zazdrosnego kochanka traci w przekładzie wiele ze swojego 

ordynarnego charakteru, a jej wydźwięk zostaje znacznie osłabiony poprzez użycie 

kolokwialnych, a nie wulgarnych ekwiwalentów funkcjonalnych w języku docelowym. 

Zacytowany fragment jest o tyle ciekawy, iż, konfrontując oryginał z przekładem, można 

wyraźnie zaobserwować ingerencję, a nawet autocenzurę, tłumacza. Ta swoista 

interpretacja tekstu wyjściowego dotyczy nie tylko elementów wulgarnych, ale także 

całej sytuacji towarzyszącej przytoczonej replice. W oryginale pojawia się komentarz 

narratora, który specyfikuje, iż scenie zazdrości towarzyszy nieudana próba rękoczynu 

na „niewiernej” kochance. Zazdrosny mężczyzna „zamachnął się, lecz nie trafił 

przerażonej kobiety”. Z niewiadomych przyczyn w przekładzie element nietrafionego 

uderzenia znika, pojawia się natomiast niemożność dogonienia przestraszonej 

niedorzecznymi zarzutami kobiety przez jej zazdrosnego partnera: Echó a andar a buen 

paso, pero no daba alcance a la mujer que se había asustado (dosł. „zaczął iść szybkim 

krokiem, ale nie mógł dogonić kobiety, która się wystraszyła”). Dochodzi zatem do 

drobnego, ale zauważalnego, przesunięcia znaczeniowego, co skutkuje zmianą wymowy 

i możliwej interpretacji fragmentu przekładu w stosunku do tekstu wyjściowego 

w języku polskim. Jeżeli w oryginale zazdrosny mężczyzna może zostać zaklasyfikowany 

jako cham i posługujący się ordynarnym słownictwem damski bokser, w przekładzie 

jego obraz został znacząco złagodzony i zredukowany do kochanka czyniącego swojej 

towarzyszce bezpodstawne zarzuty. Czytelnika hiszpańskiego przekładu może jednak 

zdziwić nagła ucieczka przestraszonej kobiety, której zachowanie w wersji oryginalnej 

jest całkowicie uzasadnione. 



~ 58 ~ 
 

Ostatni z przytoczonych fragmentów (numer 6) w oryginale zawiera wulgarny 

czasownik „pierdolić się” odnoszący się do stosunku płciowego. Jego przekład na język 

hiszpański nie nastręczał wielu trudności. W hiszpańszczyźnie istnieje bardzo dokładny 

odpowiednik: follar, który doskonale oddaje wszelkie aspekty polskiego czasownika. 

Zaprezentowane przykłady jasno obrazują, jak ważną rolę spełniają wulgaryzmy 

i kolokwializmy zarówno w prozie Andrzeja Sapkowskiego, jak i w twórczości Marka 

Krajewskiego. Odpowiedni przekład slangu czy wyrażeń dosadnych stanowi zatem -

istotny translatorski problem, przed którymi stanęli tłumacze przedstawionych tekstów 

na język hiszpański. Na podstawie przeanalizowanych dotychczas przykładów można 

stwierdzić, iż sukces tłumaczenia wynika z kompetencji językowych tłumacza i jego 

znajomości kultury wyjściowej oraz oczekiwań czytelnika kultury docelowej. 

W przekładzie polskiej prozy popularnej na język hiszpański można odnotować, iż 

tłumacze stosują z powodzeniem trzy główne techniki przekładu analizowanych w tej 

części zwrotów i wyrażeń, a są to: tłumaczenie dosłowne, jeżeli istnieje słownikowy 

odpowiednik danego wulgaryzmu, wyrażenia potocznego czy elementu slangu, 

tłumaczenie za pomocą ekwiwalentu funkcjonalnego oraz poszukiwanie najbliższego 

możliwego synonimu. Najczęściej stosowaną techniką tłumaczeniową jest technika 

polegająca na poszukiwaniu ekwiwalentu funkcjonalnego, pasującego do danego 

mikrokontekstu i spełniającego wymogi uzusu języka docelowego. Jednak niezależnie od 

zastosowanego zabiegu translatorskiego, jak można było zaobserwować, wiele zależy od 

interpretacji oryginału przez tłumacza, która ma decydujący wpływ na ostateczny 

kształt przekładu. Należy pamiętać, że „wulgaryzmy są często specyficzne dla danego 

języka i nie zawsze mają odpowiedniki w języku docelowym, bywają też łagodniejsze, 

niż wynikałoby to ze znaczenia referencyjnego” (Lipiński, 2006: 103). 

 

1.2. Między autocenzurą a wzbogaceniem: język potoczny w Cieniu 
wiatru Carlosa Ruiza Zafóna i jego tłumaczenie na język polski 

 

Nie tylko polska literatura popularna cechuje się użyciem kolokwializmów, 

wulgaryzmów i przekleństw. Hiszpańska literatura pop znacznie dłużej posługuje się 

językiem potocznym, a swoboda językowa jest jedną z jej cech rozpoznawczych. Jednak 

tłumacze hiszpańskiej literatury masowej na język polski stają przed innym wyzwaniem 

dotyczącym przekładu wyrażeń dosadnych i nieprzyzwoitych. Sytuacja językowa ulega 



~ 59 ~ 
 

bowiem naturalnemu odwróceniu. Przekładając polskie teksty na język hiszpański, 

tłumacz może pozwolić sobie na pewną swobodę w doborze odpowiednich 

ekwiwalentów, ma bowiem do wyboru szerszą gamę wyrażeń i zwrotów, które są 

powszechnie używane i rozpoznawalne. Warto ponownie podkreślić, iż użycie 

wulgaryzmów w Hiszpanii jest naturalne, przeklinają wszyscy, niezależnie od wieku, 

wykształcenia czy statusu społecznego. W dodatku repertuar powszednich i szeroko 

używanych wulgaryzmów i kolokwializmów jest pokaźny. W odróżnieniu od 

hiszpańskiego, język polski taką gamą wyrażeń wulgarnych o średniej „mocy” nie 

dysponuje. Stąd naturalne i dosyć normalne dla potocznej hiszpańszczyzny wyrażenia 

mogą w tłumaczeniu zyskać znacznie silniejsze lub zdecydowanie słabsze nacechowanie 

czy też stopień wulgarności. Tego typu zmiana wydźwięku tekstu oryginalnego 

w przekładzie może być nazwana swego rodzaju manipulacją wynikająca z dwóch 

często znoszących się wzajemnie przyczyn: z jednej strony jest to chęć zachowania 

wulgaryzmów pojawiających się w oryginale, z drugiej zaś automatyczna autocenzura42 

tłumacza wynikająca ze świadomości społecznych zachowań językowych. Powtarzając 

za Grochowskim: 
 
Można zatem przypuszczać, że użytkownicy języka mają zakorzenioną w swojej świadomości 
pewną autocenzurę słownikową: wiedzą, że za pomocą takich a takich sekwencji dźwięków 
(ciągów liter) łamią powszechnie przyjętą danej zbiorowości normę obyczajową. (2008: 19) 
 

W języku polskim owa norma obyczajowa, pomimo zasygnalizowanych zmian 

mentalności lingwistycznej, wydaje się nadal obowiązywać. Jest ona także bardziej 

restrykcyjnie przestrzegania niż w języku hiszpańskim. Stąd przekład wulgaryzmów, 

wyrażeń nieprzyzwoitych czy przekleństw z hiszpańskiego na polski może wiązać się 

nie tylko z wyzwaniem traduktologicznym polegającym na doborze odpowiednich 

ekwiwalentów, ale także niejednokrotnie z koniecznością przekroczenia pewnego tabu 

językowego. Przekonali się o tym Beata Fabjańska-Potapczuk i Carlos Marrodán Casas, 

autorzy przekładu na język polski jednego ze światowych bestsellerów ostatnich lat, 

Cienia wiatru Carlosa Ruiza Zafóna. Kilka reprezentatywnych przykładów zostało 

zaprezentowanych w tabeli: 

                                            
42 Autocenzura może dotyczyć zarówno tekstów autorskich, jak i przekładów. Jest to proces świadomej 
lub nieuświadomionej korekty własnej twórczości i usuwania z niej treści uznawanych za wulgarne lub 
kontrowersyjne i dopasowywania jej do obowiązujących konwenansów, norm, światopoglądu. Więcej na 
temat autocenzury w tekście Bożeny Tokarz (1995). „Tłumacz a norma językowa, forma genologiczna 
i wyznaczniki obyczajowości”, w: Obyczajowość a przekład, red. P. Fast, Katowice: Wydawnictwo „Śląsk”, 
s.7-16. 



~ 60 ~ 
 

 
La sombra del viento Tłumaczenie filologiczne 

Cień wiatru 
( tłum. B. Fabjańska-Potapczuk 

i C. Marrodán Casas 
1. El siglo veinte es una mierda. 

(s.108) 
Wiek dwudziesty to jedno 
gówno. 

Wiek dwudziesty to jedno 
wielkie gówno. (s.126) 

2. Váyase usted a la mierda – 
escupí. (s.50) 

–Niech pan idzie w gówno – 
splunąłem. 

– Idź pan w cholerę – 
splunąłem. (s. 67) 

3. – Váyase a la mierda (s.311) – Niech pan idzie w gówno. –A idź pan do diabła. (s.323) 

4. 
Tú calla, desgraciado, a ver si 
te pego una leche que te 
mando a la Rioja. (s.96) 

Ty zamknij się, łachudro, bo 
jak ci przypierdolę, to 
wylądujesz w la Rioja. 

– a ty się ofiaro zamknij, bo jak 
cię huknę, to wylądujesz nad 
Zatoką Biskajską (s.108) 

 

W zdaniach 1-3 pojawia się hiszpański wulgaryzm mierda, który dosłownie oznacza 

„gówno”. Jednak pomimo zbieżności semantycznej, hiszpańskie słowo charakteryzuje się 

znacznie mniejszym ładunkiem emocjonalnym niż polski odpowiednik ze względu na 

powszechną w hiszpańszczyźnie obecność, także w licznych związkach frazeologicznych. 

Dlatego pierwsze przytoczone zdanie, będące negatywną waloryzacją XX wieku, jest 

w polskim przekładzie podwójnie wzmocnione: poprzez użycie odpowiednika „gówno” 

oraz dzięki dodaniu określenia „jedno wielkie”. Jeżeli pierwsze wzmocnienie jest 

nieuniknione ze względu na fakt, iż polski rzeczownik „gówno” jest 

najodpowiedniejszym i pełnym ekwiwalentem hiszpańskiego mierda, tak dodanie 

przymiotnika „wielkie” jest zabiegiem frazeologiczno-stylistycznym, którego użycie 

zależy już bezpośrednio od wyboru tłumaczy. Co prawda w oryginale pojawia się 

rodzajnik una, który w tym kontekście można oddać jako „jedno”, a zdanie 

przedstawione w kolumnie „tłumaczenie filologiczne” nie brzmi najlepiej w języku 

polskim, być może jednak wersja „wiek dwudziesty to gówno” całkowicie by 

wystarczyła.  

W drugim i trzecim przykładzie ponownie pojawia się wulgaryzm mierda, tym 

razem jako część związku frazeologicznego irse a la mierda (dosł. „iść w gówno”). 

Wyrażenie zostało przetłumaczone za pomocą dwóch różnych, ale synonimicznych 

związków frazeologicznych o podobnym ładunku emocjonalnym: „iść w cholerę” i „iść 

do diabła”. Pomimo zastąpienia hiszpańskiego wulgaryzmu polskimi kolokwializmami, 

tłumaczom udaje się znakomicie oddać znaczenie i wydźwięk frazeologizmu irse a la 

mierda, który jest wyrażeniem o raczej niskim stopniu wulgarności, zbliżonym do 

zastosowanych polskich kolokwializmów.  

Czwarty i być może najciekawszy przykład pokazuje swego rodzaju autocenzurę 

tłumacza. Wyrażenie pegarle una leche a alguien (odpowiadające polskiemu 

„przypierdolić”) jest bowiem znacznie wulgarniejsze niż zastosowany w przekładzie 



~ 61 ~ 
 

czasownik „huknąć”. Dodatkowo następuje nieoczekiwane przesunięcie znaczeniowe 

związane z geografią: region La Rioja zostaje w polskiej wersji zastąpiony „Zatoką 

Biskajską”, która powinna budzić więcej skojarzeń geograficznych u polskiego 

czytelnika, chociaż kwestia ta jest wątpliwa, mając na względie rosnącą popularność w 

Polsce hispańskich win z regionu La Rioja. Mimo to można stwierdzić, że pewna 

nieprzystawalność kulturowo-językowa między polskim i hiszpańskim w kwestii uzusu 

wulgaryzmów, wpływa na pojawienie się przesunięć i mikroskopijnych manipulacji 

w tekście przekładu, szczególnie wtedy, gdy język polski dysponuje mniejszym 

bogactwem określeń: 

 
– Hablaba de maricones. Me consta que la moñarra esa frecuenta su establecimiento, 
supongo que para comprarles novelillas románticas y pornografía (La sombra del viento, 
164) 
 
– O pedałach mówię. Wiem, że ta ciota często zagląda do pańskiej księgarni, jak sądzę po to, 
by kupić romantyczne historyjki i pornografię. (Cień wiatru, 148) 

*** 
– Pero bueno, el maricón ese no es lo que me trae hasta aquí hoy. (…) Lo que me preocupa 
es que tengo informes de que están ustedes empleando a un chorizo vulgar, un indeseable 
de la peor calaña. (La sombra del viento, 165) 
 
– No dobra, ale to nie to pedaliszcze mnie tu sprowadza. (…) Trapi mnie natomiast to, iż 
według posiadanych przeze mnie informacji zatrudniają panowie pospolitego złodzieja, 
najgorszego autoramentu szumowinę. (Cień wiatru, 149) 
 

W przytoczonych obszerniejszych sekwencjach uwagę zwraca różnorodność form 

przekładu problematycznego poniekąd wyrazu maricón. W pierwszej sekwencji 

tłumaczenie jest dosyć dokładne, gdyż hiszpański wyraz odpowiada polskiemu 

pejoratywnemu określeniu „pedał”. Dodatkowo w oryginale pojawia się synonimiczny 

rzeczownik hiszpański określający homoseksualistę moñarra. Aby zachować tę 

różnorodność tłumacze posłużyli się innym negatywnie nacechowanym i wulgarnym 

określeniem z języka polskiego: „ciota”. Jednakże już na kolejnej stronie powieści 

ponownie pojawia się słowo maricón. Logicznie rzecz ujmując, należałoby i w tym 

wypadku posłużyć się polskim odpowiednikiem „pedał”. Tłumacze postanowili, 

najprawdopodobniej w celu jeszcze większego urozmaicenia tekstu w języku 

docelowym, zastąpić hiszpański wulgaryzm znacznie mocniejszym w wydźwięku 

określeniem „pedaliszcze”. Wyraz ten nie figuruje jeszcze w słownikach slangu, 

przekleństw czy wulgaryzmów, można się z nim jednak spotkać na forach 

internetowych, co oznacza, że jest on w użyciu. Najprawdopodobniej powstał na tej 

samej zasadzie, co słowo „kurwiszcze”, pochodzące od bodajże najpopularniejszego 



~ 62 ~ 
 

polskiego przekleństwa, a oznaczające niemłodą kobietę, która zajmuje się głównie 

dostarczaniem uciech za pieniądze43. Skoro wyraz „kurwiszcze” charakteryzuje się 

wyższym stopniem wulgarności niż jego źródłosłów także „pedaliszcze” przewyższa pod 

tym względem wulgaryzm „pedał”. Doszło zatem do większego negatywnego 

nacechowania przekładu w porównaniu z oryginałem. Poszukując ewentualnych źródeł 

manipulacji w mikrokontekście sytuacyjnym analizowanego terminu, można jedynie 

przypuszczać, iż mogło chodzić o zabieg kompensacji. W dalszej części oryginalnego 

tekstu pojawia się bowiem rzeczownik un chorizo, który oznacza nie tylko typowo 

hiszpańską kiełbasę, ale i jest potocznym określeniem pospolitego złodzieja, które 

według niektórych źródeł słownikowych ma znamiona wulgaryzmu o niskim stopniu 

dosadności. A ponieważ przytoczony fragment stanowi wypowiedź policjanta, którego 

język charakteryzują liczne wulgaryzmy o średnim i wysokim stopniu nacechowania, 

całkiem możliwe, iż użycie ekwiwalentu „pedaliszcze” w miejsce wyrazu „pedał” miało 

na celu zachowanie specyficznego idiolektu Javiera Fumero. To nie jedyne fragmenty 

Cienia wiatru, w których pojawia się odniesienie do homoseksualistów: 
– Poco imaginaba La Pepita que su Federico – continuó el catedrático – había pasado la 
noche en una celda cochambrosa, donde un orfeón de macarras y navajeros se lo habían 
rifado cual putón verbenero para luego, una vez ahítos de sus carnes magras, 
propinarle una paliza de órdago mientras el resto de presos coreaban con alegría la 
“maricón, maricón, come mierda mariposón”. (La sombra del viento, 185-186) 

 
 

– W najgorszych snach nie przyśniłoby się La Pepicie, że jej Federico – kontynuował profesor 
– spędzi noc w obrzydliwej celi, gdzie banda nożowników i złodziejaszków będzie grać 
o biedaka jak o odpustowe kurwiszcze, by zaspokoiwszy już swoje podłe chucie jego 
mizernym ciałem, pobić do nieprzytomności, przy radosnym wtórze więźniów 
wrzeszczących: „parówa, parówa, parówę do gówna”. (Cień wiatru, 167) 

 

Zacytowany fragment to część wypowiedzi profesora, który referuje losy don Federica, 

homoseksualisty, który został aresztowany w związku ze swoją orientacją. Warto 

zauważyć, iż nieprzyjemną historię don Federica przedstawia osoba z wykształceniem 

wyższym, co nie powoduje, iż w replice brakuje wulgaryzmów i wyrażeń dosadnych. Jest 

to dobry przykład potwierdzający tezę, iż w Hiszpanii używanie stylu potocznego nie 

uwłacza nawet profesorom. Ponownie w tekście wyjściowym pojawia się określenie 

maricón oraz jego synonim, hiszpański kolokwializm mariposón oznaczający mężczyznę 

                                            
43 Jest to drugie znaczenie wulgaryzmu „kurwiszcze”, więcej informacji na ten temat można znaleźć na 
stronie Miejskiego słownika slangu (http://www.miejski.pl/slowo-kurwiszcze). Jest to źródło o tyle 
wiarygodne, iż (w odróżnieniu od tradycyjnych słowników) jest uaktualniane przez samych 
użytkowników języka ulicy. Dynamika slangu i ilość tworzonych wyrażeń i zwrotów jest tak duża, że 
jedynie Internet oferuje możliwość uzyskania aktualnych danych na temat jego rozwoju. 



~ 63 ~ 
 

zniewieściałego lub homoseksualistę. Radosne wtóry więźniów przetłumaczone na 

język polski brzmiałyby następująco: „pedał, pedał, je gówno, cwel”. W języku polskim 

istnieje kilka obraźliwych synonimów homoseksualisty. Najpopularniejsze to „pedał 

oraz „ciota”, w słownikach slangu pojawia się też określenie „cwel”, rzadziej jego 

synonim „parówa”. Dwa ostatnie terminy („cwel” i „parówa”) pochodzą z języka 

więziennego i w swoim pierwotnym znaczeniu określają osobę (nie koniecznie 

homoseksualistę) o najniższym statusie wśród więźniów, zmuszaną do świadczenia 

usług seksualnych. Najprawdopodobniej status osób określanych mianem „cwel” 

spowodował, iż wyrażenie przeniknęło do slangu jako synonim homoseksualisty. 

Tłumacze w przekładzie więźniarskiego wierszyka, który w języku docelowym traci 

oryginalny rytm, posługują się określeniem „parówa”, jest adekwatnym do 

mikrokontekstu analizowanego fragmentu, jednakże o znacznie szerszym znaczeniu niż 

oryginalny rzeczownik maricón lub mariposón. Warto odnotować, iż po raz kolejny 

mamy do czynienia ze wzbogaceniem przekładu o dodatkowe elementy, tym razem są to 

konotacje związane z socjolektem więziennym, które nie pojawiają się w oryginale, 

chociaż są jak najbardziej uzasadnione kontekstem. W języku docelowym użyte zostało 

również najmniej rozpowszechnione wśród przeciętnych odbiorców określenie 

„parówa” w odniesieniu do więźnia-homoseksualisty. Jest ono znacznie rzadziej 

używane w porównaniu chociażby z wyrazem „cwel”, posiadającym takie samo 

znaczenie. Na uwagę zasługuje ponadto dokładne oddanie w języku polskim wyrażenia 

putón verbenero jako „odpustowe kurwiszcze”. Wprawdzie polski odpowiednik cechuje 

się wysokim stopniem wulgarności, podobnie jak hiszpańskie wyrażenie, jednak jego 

obecność w przekładzie świadczy o pewnej zmianie w mentalności polskiego odbiorcy 

oraz o tendencji wulgaryzacji języka w literaturze popularnej. 

Kolejny fragment doskonale ilustruje problematykę przekładu wyrażeń 

wulgarnych z języka hiszpańskiego na język polski. Zwroty dosadne czy przekleństwa 

niezależnie od języka wiążą się z określonymi sferami życia, jak fizjologia czy 

seksualność. Część słownictwa potocznego i wyrażeń nieprzyzwoitych w języku 

hiszpańskim ma związek z katolicyzmem. Język polski jest pod tym względem znacznie 

bardziej restrykcyjny, mając na uwadze uwarunkowania społeczne i brak przyzwolenia 

na dane zachowania językowe: 
 



~ 64 ~ 
 

– A mí no me venga con estas mierdas, porque si me sale de los cojones le pego un par de 
hostias y le cierro el chiringuito, ¿estamos? Pero hoy estoy de buenas, así que le voy a dejar 
sólo con la advertencia. (La sombra del viento, 70) 
 
– Gówna mi tu proszę nie wciskać, bo jak się wkurwię, to dam po pysku i zamknę ten 
kramik, jasne? Ale dziś mam dzień dobroci, więc na ostrzeżeniu poprzestanę. (Cień wiatru, 
150) 
 

Oryginalna wypowiedź zawiera zwroty, które można zaklasyfikować jako 

wulgarne: no me venga con estas mierdas, si me sale de los cojones oraz le pego un par de 

hostias. Pierwszy z nich to wulgaryzm o średnim natężeniu oddany w języku polskim 

poprzez synonimiczne wyrażenie o podobnym stopniu wulgarności „gówna mi tu proszę 

nie wciskać”. Drugi zwrot w języku hiszpańskim oznacza dosłownie „jeżeli wyjdzie mi 

z jaj”, jest to dosadny sposób wyrażenia złości i niezadowolenia, stąd polskie „jak się 

wkurwię” jest trafnym ekwiwalentem funkcjonalnym pod względem znaczenia i stopnia 

wulgarności, implikując jednocześnie zmianę punktu odniesienia, czyli zazębia się 

z procedurą modulacji. Trzecie z kolei wyrażenie le pego un par de hostias jest 

problematyczne, gdyż zawiera konotację religijną. Pierwsze znaczenie rzeczownika 

hostia w języku hiszpańskim jest dokładnie takie samo, jak znaczenie identycznego 

rzeczownika w języku polskim i odnosi się do realiów obrządku katolickiego. 

Hiszpańszczyzna nadała temu rzeczownikowi jeszcze jedno, znacznie bardziej 

kolokwialne znaczenie. Hostia to również golpe (uderzenie) lub bofetada (policzek). 

W związku z brakiem odpowiednika w języku polskim, tłumacze posłużyli się 

ekwiwalentem funkcjonalnym „dać po pysku”. Odniesienie do religii w przekładzie znika 

w związku z nieprzystawalnością systemów językowych, następuje zatem proces 

zmiany obrazu, czyli pewnej „newmarkowej” modulacji. 

Chęć odpowiedniego oddania języka wulgarnego w przekładzie może niekiedy 

spowodować, iż pomimo dobrych intencji, w tekście docelowym pojawiają się 

niezamierzone ślady pracy tłumacza czy redakcji, które czytelnik jest w stanie 

wychwycić bez konieczności porównywania tłumaczenia z wersją oryginalną: 

 
– ¿Tuvo usted mucho trato con el señor Fortuny en vida? – pregunté. 
– De aquella manera. Un hombre muy austero. Me acuerdo de que, cuando me enteré de 
que la francesa le había dejado, le invité a venirse de putas con unos amiguetes aquí a un 
local fabuloso que conozco al lado de La Paloma. Para que se animase, ¿eh?, nada más. Y mire 
usted que dejó de dirigirme la palabra y de saludarme por la calle, como si fuese invisible. 
¿Qué le parece? (La sombra del viento, 151) 
 
– Był pan może w jakichś bliższych stosunkach z panem Fortuny? 
– Nie bardzo. Piczka zasadniczka. Jak dowiedziałem się, że ta jego Francuzka go opuściła, to 
go zaprosiłem, by się wybrał ze mną i z moimi przyjaciółmi do wspaniałego burdelu obok La 



~ 65 ~ 
 

Palomy. Ot tak, żeby się biedak rozerwał trochę, nic więcej. I proszę sobie wyobrazić, że 
przestał się do mnie odzywać i witać ze mną na ulicy, jakbym był powietrzem. No i co pan na 
to? (Cień wiatru, 137)  
 

W przytoczonym fragmencie główny bohater, Daniel Sempere, prowadzi prywatne 

śledztwo na temat przeszłości tajemniczego powieściopisarza Juliana Caraxa i jego 

związków z rodziną Fortuny. W tym celu odwiedza pana Molinsa, którego wypytuje 

o przeszłość pana Fortuny. Pan Molins w wersji oryginalnej zaprzecza, jakoby był 

w bliższych stosunkach z panem Fortuny, gdyż ten był un hombre muy austero, czyli 

bardzo zasadniczym mężczyzną przestrzegającym zasad moralności. W przekładzie 

cechy bohatera zostały opisane za pomocą zaskakującego określenia „piczka 

zasadniczka”. Wprawdzie wyrażenie to odnosi się do osoby surowej i pryncypialnej, ale 

płci żeńskiej. Wyraz „piczka” jest bowiem dosadnym określeniem kobiecej pochwy, 

a sam związek wyrazowy „piczka zasadniczka” to nacechowane negatywnie określenie 

służbistki, zasadniczej i mało elastycznej koleżanki z pracy lub przełożonej. Stąd 

w przekładzie po pierwsze pojawia się eksplicytne negatywne wartościowanie osoby 

pana Fortuny, które w oryginalnym i neutralnym wyrażeniu un hombre muy austero 

zostało jedynie zasugerowane. Po drugie, tłumacze (lub redaktorzy) pozostawiają ślad 

swojej pracy w postaci określenia mężczyzny mianem typowo kobiecym, co kłóci się 

z przedstawionym w całej powieści obrazem bohatera, który cech kobiecych 

z pewnością nie posiada. W rezultacie uważny czytelnik jest w stanie wychwycić pewną 

niezręczność lub brak koherencji w opisie jednej z kluczowych postaci. 

Przytoczone fragmenty zaczerpnięte z oryginalnej i polskojęzycznej wersji 

poczytnej powieści Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna doskonale ilustrują problem 

translatologiczny, jakim jest przekład wyrażeń potocznych. W wielu przypadkach 

oddanie danego wyrazu czy formy jest niemożliwe w związku z dużymi różnicami norm 

społeczno-językowych. Tłumacz jest wprawdzie zobowiązany do minimalizacji strat, 

jednak często staje przed koniecznością wprowadzenia modyfikacji, aby tekst przekładu 

mógł wywołać adekwatną reakcję czytelnika kultury docelowej w stosunku do reakcji 

czytelnika oryginału (por. Dąmbska-Prokop, 2000: 31-32). Jak można było 

zaobserwować, proces przekładu to ciągła walka pomiędzy wiernością oryginałowi, 

a autocenzurą związaną z normami językowymi kultury docelowej.  

 

 



~ 66 ~ 
 

1.3. Wulgaryzmy i język potoczny w felietonach Artura Péreza-Reverte 
jako problem translatorski 
 

Omawiany problem przekładu wulgaryzmów, przekleństw i slangu nie dotyczy 

tylko tłumaczenia powieści. Specyficznym przykładem hiszpańskiej literatury zaliczanej 

do masowego nurtu, są bowiem felietony poczytnego na całym świcie hiszpańskiego 

pisarza Artura Péreza-Reverte. Tomy Con ánimo de ofender i No me cogeréis vivo to 

wydane w postaci książkowej zbiory krótkich artykułów, które hiszpański autor 

publikuje w niedzielnym dodatku prasowym El Semanal. Nie jest to tak modny obecnie 

gatunek powieściowy, a krótkie formy, plasujące się pomiędzy reportażem a esejem, 

które bez wątpienia można zakwalifikować jako literaturę popularną przytaczając dwa 

argumenty. Po pierwsze, felietony w pierwszej kolejności docierały do odbiorców za 

pośrednictwem prasy, co dobitnie świadczy o nastawieniu na masowego czytelnika. Po 

drugie, w swoich literackich miniaturach Arturo Pérez-Reverte popisuje się soczystym 

językiem i charakterystycznym dziennikarskim stylem, jego styl zawiera niemało 

elementów języka potocznego, z wulgaryzmami i kolokwializmami włącznie. Pérez-

Reverte widocznie stara się przyciągnąć uwagę czytelnika za pomocą zabiegów 

lingwistycznych. Podobne chwyty, chociaż w mniejszym natężeniu, można spostrzec 

także w powieściach autora.  

Na wstępie należy zaznaczyć, iż nie wszystkie wydane w Hiszpanii w postaci 

książkowej felietony Péreza-Reverte zostały przełożone i opublikowane w Polsce. 

Z dwóch pokaźnych kilkusetstronicowych tomów powstały dwa stosunkowo niewielkie 

objętościowo zbiory: Życie jak w Madrycie i  A w Madrycie nadal znakomicie 

w tłumaczeniu Wojciecha Charchalisa. Można przypuszczać, że część artykułów, 

szczególnie teksty wyjątkowo mocno związane z hiszpańską rzeczywistością społeczno-

polityczną, nie zainteresowałaby przeciętnego polskiego odbiorcy, który sięgnął 

wcześniej po powieści tego samego autora. Być może z tego powodu wersja polska 

została okrojona. Pomimo redukcji, materiał pozostaje bogaty. Na potrzeby niniejszej 

analizy, wybrane zostały dwa obszerne i doskonale ilustrujące styl autora fragmenty 

z hiszpańskiego tomu No me cogeréis vivo i powstałego na jego podstawie zbioru 

a w Madrycie nadal znakomicie. Pierwszy losowo wybrany fragment felietonu Como pude 

vivir sin Beckham? (po polsku Jak mogłem żyć bez Beckhama?) zawiera wiele wyrażeń 

kolokwialnych oraz wulgaryzmów, które mogą stanowić poważne wyzwanie 



~ 67 ~ 
 

traduktologiczne, podobnie jak niektóre kolokwialne nazwy własne nacechowane 

kulturowo: 
 

¿Cómo pude vivir sin Beckham? 
Les juro a ustedes por mis muertos que yo no sabía quién era Beckham. (…) Para mí todos los 
futbolistas son iguales, y lo mismo me da un negro que un hijoputa de blanco. La legítima 
del balompedista, la Spice pija esa, o ex, o lo que sea, sí que me sonaba de verla en la tele hace 
años (…) cuando estaba con las otras (…) y las discográficas sacaban cada semana un grupo 
de pavas imitándolas, al rebufo del asunto. Pero en fin. El caso es, como digo, que mi vida 
transcurría hasta hace unas semanas con absoluta normalidad, ignorante de quién era 
Beckham, su arte futbolero, la pasta que gana y lo guapo que es el tío. (…) y mucho me temo 
que de ahora en adelante, me interesen o no el fútbol, las spices pijas y las guarderías 
japonesas, Beckham formará parte de mi vida para siempre jamás. Que voy a tragar Beckham 
por un tubo, me guste o no me guste. Por cojones. (No me cogeréis vivo, 328) 
 
Jak mogłem żyć bez Beckhama? 
Przysięgam państwu na swoich zmarłych, że nie wiedziałem, kim jest Beckham. (…) Dla mnie 
wszyscy piłkarze są absolutnie jednakowi i taki sam jest dla mnie jakiś czarny albo inny 
skurwiel w bieli. Ślubną kopacza, tę śmieszną Spice, czy eks, zresztą mniejsza o to, 
przypominam sobie z telewizji sprzed kilku lat (…), kiedy była z pozostałymi (…) a na listach 
przebojów pojawiała się co tydzień jakaś grupa laleczek, które je naśladowały, załapując 
się na ich pociąg. No cóż, chodzi o to, jak mówiłem, że moje życie toczyło się absolutnie 
normalnie do pewnego dnia kilka tygodni temu, w błogiej niewiedzy, kim jest Beckham, jaki 
jest jego piłkarski kunszt, ile zarabia i w ogóle, jaki z niego śliczny facet. (…) i poważnie się 
obawiam, że do tej chwili, czy będę się interesował piłką nożną czy nie, smutnymi Spice 
i japońskimi przedszkolami, Beckham na zawsze pozostanie już częścią mojego życia. Że 
będę wciągał Beckhama przez słomkę, czy mi się to podoba czy nie. Ja pierdolę. (A 
w Madrycie nadal znakomicie, 68) 
 

Jak można zaobserwować, wybór kolokwializmów i wulgaryzmów w przedstawionym 

fragmencie jest obfity pod względem znaczeniowym i formalnym. Arturo Pérez-Reverte 

posługuje się wyrażeniami o różnym stopniu nacechowania, aby nadać swoim tekstom 

specyficzny, ironiczny i potoczny charakter. Dzięki tym zabiegom tekst pisany staje się 

odbiciem ustnej relacji. Sposób konstruowania wypowiedzi oraz znaczący procent 

zwrotów z języka potocznego sprawiają, iż felietony autora (którego w tym przypadku 

można identyfikować z narratorem, jako że felietony mają częściowo charakter 

autoreferencjalny) nabierają cech wypowiedzi ustnej, dzięki czemu czytelnik może 

odnieść wrażenie, iż jest w trakcie wysłuchiwania opinii autora-narratora na dany 

temat. Stąd odpowiedni przekład kolokwializmów i wyrażeń nieprzyzwoitych jest 

istotny, gdyż tekst w języku docelowym winien spowodować u czytelnika przekładu 

adekwatną reakcję, co tekst oryginalny u czytelnika kultury wyjściowej. „Adekwatność 

rozumiana w sposób bardzo szeroki oznaczać więc może świadome dostosowanie się do 

gustów, potrzeb czy wymagań odbiorców w języku docelowym” (Dąmbska-Prokop, 

2000: 31), jednakże należy dodać, iż przekład powinien być również adekwatny 

w stosunku do tekstu wyjściowego. Zatem adekwatność jest pojęciem 



~ 68 ~ 
 

wielowymiarowym, które bierze pod uwagę zarówno możliwą reakcję czytelnika 

kultury docelowej, jak i charakterystykę i tzw. dominantę translatorską44 w tekście 

wyjściowym. 

Ponieważ przytoczony fragment zawiera liczne elementy języka potocznego, aby 

ułatwić analizę, najciekawsze z nich zostały ujęte w tabeli: 

 

 ¿Cómo pude vivir sin Beckham? Jak mogłem żyć bez Beckhama? 
(tłum. Wojciech Charchalis) 

1. Un hijoputa Skurwiel 
2. Un grupo de pavas Grupa laleczek 
3. Al rebufo del asunto Załapując się na ich pociąg 
4. Por cojones Ja pierdolę 

 

Na wstępie warto powtórzyć, iż w przekładzie felietonów Péreza-Reverte należy nie 

tylko zachować pewną dozę potoczności i językowej swobody, ale i mieć na względzie 

oczekiwania czytelnika kultury docelowej oraz lingwistyczne konwenanse języka 

przekładu. Ilustruje to przykład 1. Często używany w mowie hiszpański rzeczownik 

hijoputa może zostać oddany w języku polskim za pomocą wyrazów: „skurwysyn”, 

„sukinsyn”, „skurczybyk” czy „skurwiel”, z czego pierwsze dwie wersje wydają się 

częściej używane, niż dwie kolejne. W polskiej wersji zastosowany został rzeczownik 

„skurwiel”, którego stopień wulgarności jest wprawdzie wyższy w porównaniu 

z oryginałem, jednakże oddaje on w pełni zamysł autora-narratora, który podkreśla, iż 

piłka nożna jest mu całkowicie obojętna. Na uwagę zasługuje przekład nieujętego 

w tabeli rzeczownika balompedista (od el balón pie – mniej popularnej niż el fútbol 

nazwy piłki nożnej), który stanowi rzadziej używaną formę określania piłkarza. 

W wersji polskojęzycznej został on oddany za pomocą wyrazu „kopacz”, a nie „piłkarz” 

(w języku hiszpańskim el futbolista), co również przyczynia się do zachowania stylizacji 

tekstu na wypowiedź ustną.  

                                            
44 Jest to zespół cech i zabiegów stylistycznych, które składają się na czynnik sensotwórczy i klucz do 
treści tekstu. Istnieją dwa pojęcia dominanty. Stworzona przez Stanisława Barańczaka w książce Ocalone 
w tłumaczeniu dominanta semantyczna, która wymaga „bezwarunkowego ocalenia w procesie przekładu” 
(2004: 16), stając się tym samym tym elementem, który należy bezwzględnie zachować podczas 
tłumaczenia. Propozycja Barańczaka nie dla wszystkich okazała się wystarczająca, dlatego Anna 
Bednarczyk w szkicu pt. W poszukiwaniu dominanty translatorskiej poszukuje odpowiedzi na pytanie 
o rolę dominanty/dominant w przekładzie oraz o jej dyferencjację w przypadku różnych osób biorących 
udział w procesie przekładu. Jeżeli Barańczak stwierdza, iż istnieje główna i obiektywna dominanta 
semantyczna, tak Bednarczyk stara się dowieść, iż dominant translatorskich może być kilka i nie zawsze 
są one w pełni obiektywne. Pomimo różnic w podejściu, Anna Bednarczyk i Stanisław Barańczak są zgodni 
w kwestii ogólnej definicji dominanty translatorskiej czy semantycznej jako zespołu elementów, które 
należy „ocalić w tłumaczeniu”, dlatego pojęcia te są synonimami. 



~ 69 ~ 
 

Ponadto interesującym wyrażeniem użytym przez Artura Péreza-Reverte 

w przytoczonym fragmencie felietonu jest un grupo de pavas (przykład 2). Wprawdzie 

hiszpański rzeczownik pava oznacza samicę indyka, w języku potocznym zwykło się go 

używać, aby określić dziewczynę pustą, pozbawioną wdzięku. W przekładzie na język 

polski pojawia się zatem ekwiwalent funkcjonalny z elementem modulacji, czyli drobną 

zmianą perspektywy. W potocznej polszczyźnie bowiem dziewczyny puste, sztuczne, 

plastikowe, bez gracji i obycia zwykło nazywać się „lalkami” lub „laleczkami”, a nie 

„indyczkami”. Istnieje jednak możliwość zastosowania w tym kontekście równie 

potocznego określenia związanego z ptactwem domowym. Kobiety o niskim ilorazie 

inteligencji często nazywane były „gęsiami” lub „gąskami”, jednak zaproponowany 

w polskiej wersji rzeczownik „laleczka” jest obecnie częściej używany, podczas gdy „gęś” 

w języku potocznym funkcjonuje rzadziej, jest to już swego rodzaju kolokwialny 

archaizm. Równie intrygujący okazuje się przekład wyrażenia al rebufo del asunto 

(przykład nr 3). Sam rzeczownik rebufo oznacza „odrzut” czy „ruch powietrza wokół lufy 

w momencie wystrzału” lub „gwałtowne poruszenie powietrza wokół rury wydechowej 

w momencie odpalania silnika”, itp. Jest to termin specjalistyczny, który przedostał się 

do hiszpańskiego języka potocznego. Wyrażenie hacer algo al rebufo de odnosi się 

w pewnym stopniu do pierwotnego znaczenia rzeczownika rebufo i oznacza dosłownie 

„dokonywać czegoś, wykorzystując odrzut, wybuch, ruch powietrza”, czyli jest 

równoważny z takimi wyrażeniami jak „robić coś na fali danego wydarzenia” lub 

„wykorzystywać trend, modę”. W felietonie Péreza-Reverte wyrażenie al rebufo del 

asunto pojawia się, aby scharakteryzować sytuację na światowym rynku muzycznym 

w momencie pojawienia się zespołu Spice girls. Zespół zdobył taką popularność, iż 

wytwórnie płytowe, wykorzystując nowy trend na rynku, seryjnie produkowały 

podobne dziewczęce zespoły, aby zarobić na „odrzucie” wyprodukowanym przez 

„rozruch silnika” zwanego Spice girls. W polskojęzycznej wersji tekstu to 

problematyczne hiszpańskie wyrażenie zostało przetłumaczone za pomocą ekwiwalentu 

funkcjonalnego „załapując się na ich pociąg”, który doskonale oddaje stopień 

potoczności hiszpańskojęzycznego pierwowzoru dzięki użyciu kolokwialnego 

czasownika „załapać się” oraz, podobnie jak al rebufo de, zawiera element związany 

z techniką i mechaniką. 

Arturo Pérez-Reverte kończy pierwszy akapit wyrażeniem o średnim stopniu 

natężenia wulgarności: por cojones (przykład 4), dosł. „przez jaja”. Wyrażenie to można 



~ 70 ~ 
 

przetłumaczyć opisowo jako „z własnej woli, ale bez ważnego powodu”. Zatem 

hiszpański związek wyrazowy to wulgarniejsza wersja polskiego „chcąc, nie chcąc”. 

W przekładzie na język polski pojawia się natomiast wulgaryzm „ja pierdolę!”, którego 

głównym celem jest przekazanie takich emocji, jak zniesmaczenie czy zdenerwowanie 

opisaną sytuacją. Dochodzi zatem do kolejnego przesunięcia znaczeniowego. 

Hiszpańskojęzyczny związek wyrazowy o średnim stopniu wulgarności, który 

w oryginale zwraca uwagę czytelnika, iż narrator czuje się wystawiony na 

bombardowanie informacjami o Davidzie Beckhamie, w przekładzie na zostaje 

zastąpiony silniejszym wulgaryzmem, który spełnia funkcję ekspresywną, przekazując 

tym samym uczucie ogromnego niezadowolenia narratora z opisywanej sytuacji. 

Ponownie wybór translatologiczny powoduje drobne przesunięcie znaczeniowe 

i niewielką zmianę wydźwięku całego akapitu. Jeżeli w oryginale narrator podkreśla 

jedynie swoją bezwolność, a podenerwowanie i niezadowolenie z opisywanej sytuacji 

jest wyrażone w sposób implicytny dzięki użyciu ironii, narrator w tekście docelowym 

jest znacznie bardziej dosłowny i przedstawia swoje uczucia otwarcie, konkludując 

akapit ekspresywnym wulgaryzmem „ja pierdolę”, co sprawia, iż polskojęzyczna wersja 

felietonu jest bardziej dosłowna, przez co zostaje w niewielkim, ale znaczącym stopniu 

zubożona o element ironii, a wzbogacona o dodatkowe elementy wartościujące 

negatywnie opisywane zdarzenie.  

Aby wyciągnąć miarodajne wnioski, warto przyjrzeć się jeszcze jednemu, losowo 

wybranemu fragmentowi innego felietonu Artura Péreza-Reverte i jego tłumaczeniu na 

język polski: 
Vomitando el yogur 
Lo mismo también las ve pasar el perro inglés, porque siempre me las cruzo cerca de su 
esquina. Y son alumnas, me parece. De algo. Modelillos pedorras con aspiraciones. Van en 
grupitos, con bolsas en la mano, altas y flaquísimas, mirando al horizonte como si anduvieran 
por esa pasarela de modelos donde sueñan - las pobres gilipollas - con hacerse famosas y, 
lo que ya sería el non plus ultra de la fama y del glamour - otras terminan en putas a secas. 
(…) Las veo pasar, digo, con menos carnes que una bicicleta, tan esqueléticas que entran 
ganas de invitarlas en Pans and Company, que está allí cerca, en plan come algo hija, por Dios, 
que tú te verás muy Esther Cañadas y muy fashion, o así, pero la verdad es que da lástima 
veros a la Cañadas y a ti. (No me cogeréis vivo, 159)  
 
 
Wymiotując jogurtem 
Może angielski pies też widział, jak przechodziły, bo zawsze mijam się z nimi na rogu przy 
jego domu. I wydaje mi się, że one są studentkami czegoś. Słodkopierdzące modeleczki 
z pretensjami. Chodzą grupkami z torebkami w rękach, wysokie i okropnie chude, gapiąc się 
w przestrzeń, jakby szły po wybiegu, gdzie w marzeniach – biedne idiotki – zdobywają 
sławę i to, co byłoby już najwyższym szczytem sławy i chwały, inne zostają dziwkami tak po 
prostu (…) Widzę je, jak przechodzą płaskie jak decha, tak szkieletyczne, że ma się ochotę 
zaprosić je do Pans and Company, które mieści się w pobliżu, żeby biedaczki wreszcie coś 



~ 71 ~ 
 

zjadły, na Boga, bo może wyglądają jak Esther Cañadas i w ogóle bardzo modnie, ale żal 
patrzeć na tę Cañadas i na nie zresztą też. (A w Madrycie nadal znakomicie, 38). 

 
Tematem artykułu Vomitando el yogur są obserwacje autora-narratora na temat kobiet, 

które za wzór piękna uważają anorektyczce modelki. Przytoczony obszerny fragment 

felietonu również obfituje w słownictwo potoczne. Stąd, ograniczając się jedynie do 

najbardziej przydatnych dla niniejszej analizy przykładów, wybrane zostały cztery 

przejawy językowej swobody, które świadczą o stylizacji tekstu na język mówiony. 

Wybrane elementy ponownie zostały umieszczone w tabeli: 

 

 Vomitando el yogur Wymiotując jogurtem 
(przekł. Wojciech Charchalis) 

1. Modelillos pedorras Słodkopierdzące modeleczki 
2. Las pobres gilipollas Biedne idiotki 
3. Con menos carnes que una bicicleta Płaskie jak decha 
4. Esqueléticas Szkieletyczne 

 

Negatywny stosunek narratora-autora do przedstawicielek płci pięknej, które za 

wszelką cenę chcą upodobnić się do modelek z okładek czasopism został wyrażony na 

początku tekstu poprzez użycie nacechowanego pejoratywnie określenia modelillos 

pedorras (przykład 1). Zastosowanie zdrobnienia modelillos zamiast neutralnego 

rzeczownika modelos oraz okraszenie go przymiotnikiem pedorras sprawia, iż lektura 

zostaje ukierunkowana od samego początku. Wprawdzie w pierwszym znaczeniu 

przymiotnik pedorro/-a oznacza osobę „pierdzącą”, często zatruwającą otoczenie tak 

zwanymi „gazami”, jednakże w języku potocznym przymiotnik odnosi się do osoby 

głupiej i zarozumiałej, może też oznaczać coś złej jakości. Stąd modelillos pedorras to nic 

innego jak „głupie modeleczki” lub po prostu „modeleczki pożal się Boże”, „od siedmiu 

boleści”. W polskim przekładzie pojawia się jednak inne rozwiązanie „słodkopierdzące 

modeleczki”. Niewątpliwie użycie przymiotnika „słodkopierdzące” pozwala zachować 

pierwsze znaczenie hiszpańskiego przymiotnika pedorras związane z funkcjami 

organizmu, jednak polski odpowiednik funkcjonuje w  innym kontekście znaczeniowym. 

Określając osobę jako „słodkopierdzącą”, ironicznie charakteryzujemy ją jako „miłą aż 

do przesady” i „egzaltowaną”, odnosząc się w szczególności do jej sposobu bycia oraz 

formy wysławiania się. W felietonie opisywane bohaterki pozostają nieme, narrator 

ocenia negatywnie ich zachowanie, a nie zdolności intelektualne i sposób wysławiania 

się. Modelillos Péreza-Reverte są głupie i zarozumiałe, bo podążają za negatywnymi 



~ 72 ~ 
 

i wykreowanymi przez prasę wzorcami, podczas gdy w polskiej wersji dochodzi do 

wzbogacenia opisywanych postaci o takie cechy jak przymilność i egzaltacja. W dalszej 

części zdania pojawia się dodatkowy element charakterystyki felietonowych modelek: 

modelillos pedorras con aspiraciones. w języku hiszpańskim tener aspiraciones 

odpowiada polskiemu wyrażeniu „mieć aspiracje do czegoś”, czyli „charakteryzować się 

dążeniem do osiągnięcia zamierzonego, zazwyczaj ambitnego, celu”. W przekładzie 

i w tym elemencie dochodzi do kolejnego przesunięcia znaczeniowego, gdyż 

„słodkopierdzące modeleczki” to dziewczęta „z pretensjami”. Są to zatem osoby nie tylko 

przemiłe i egzaltowane, ale posiadające przesadnie wysokie mniemanie o swojej 

powierzchowności. Mimo że oba obrazy modelek, w oryginale i w przekładzie, są pod 

wieloma względami zbieżne z ogólnie funkcjonującym stereotypem, jednakże nie sposób 

nie zauważyć różnicy. Wybrane przez tłumacza techniki przekładu elementów języka 

potocznego, chociaż zachowują ducha i styl pierwowzoru, powodują powstanie 

odmiennego obrazu dziewcząt w oryginale i w przekładzie. W rezultacie wersja 

polskojęzyczna staje się bogatsza w treść, dodane zostały bowiem pewne elementy, 

które w eksplicytnym opisie modelek w języku hiszpańskim nie występują, mogą jednak 

pojawić się podczas samej lektury, w formie skojarzeń wynikających z tekstu, ale 

niebędących jego eksplicytną częścią. Ten proces zależy jednak od osobistych 

doświadczeń i interpretacji samego czytelnika. 

W przykładzie 2 pojawia się znany już z innych tekstów wyraz gilipollas, 

występujący tym razem w funkcji rzeczownikowej. W przypadku analizy wcześniejszych 

przykładów można było stwierdzić, iż leksem ten został uznany za wulgaryzm o dużej 

sile rażenia, jednakże, w związku z jego powszechnym użyciem w potocznej 

hiszpańszczyźnie, jego stopień wulgarności uległ osłabieniu. Stąd przekład 

analizowanego rzeczownika za pomocą polskiego odpowiednika „idiotki” świetnie 

oddaje funkcjonowanie wulgaryzmu we współczesnym języku hiszpańskim. 

W zacytowanym fragmencie narrator nie stroni od podkreślania swojej 

pejoratywnej oceny zachowania kobiet aspirujących do bycia modelkami. Ich wygląd 

oceniany jest negatywnie, są to dziewczyny przerażająco chude, co zostało dodatkowo 

podkreślone poprzez zastosowanie kolokwialnego porównania metaforycznego con 

menos carnes que una bicicleta (dosł. „z mniejszą ilością ciała niż rower”, przykład 3). To 

sugestywne porównanie pozwala czytelnikowi wyobrazić sobie, o jakim typie kobiecej 

urody mowa. Przyrównanie modelek do ram od roweru podkreśla, iż nie tylko nie mają 



~ 73 ~ 
 

one ani grama tłuszczu, są także pozbawione mięśni. Porównanie równoważne z takimi 

frazeologizmami jak „chude jak szczapa” zostało w przetłumaczone jako: „płaskie jak 

decha”. Taki wybór prowadzi do kolejnego niewielkiego przesunięcia znaczeniowego 

w obrębie fragmentu. Zaproponowane rozwiązanie zwraca bowiem uwagę jedynie na 

jeden aspekt przeraźliwej chudości bohaterek: brak biustu, względnie brak pupy, a nie 

odnosi się do całej sylwetki. Jest to zaskakujące rozwiązanie, gdyż obfitość biustu tylko 

w pewnej części zależy od obfitości kształtów, w znaczniej mierze kształt i rozmiar 

kobiecych piersi zależy od predyspozycji genetycznych i hormonalnych. W przekładzie 

dochodzi do zmiany perspektywy w stosunku do oryginału, jednak jest to szczegół, 

który zostaje od razu złagodzony kolejnym, niezwykle trafnym wyborem translatorskim. 

Zaraz po analizowanym porównaniu pojawia się podkreślający je przymiotnik 

esqueléticas (dosł. „szkieletowe”, przykład 4). W języku hiszpańskim wspomniany wyraz 

funkcjonuje zarówno jako określenie układu kostnego (sistema esquelético), jak i może 

odnosić się do osób, będąc wówczas synonimem takich określeń, jak muy flaco (bardzo 

chudy) lub neologizm anoréxico (anorektyczny). Język polski nie dysponuje takim 

wyborem przymiotników określających chorobliwą chudość, stąd w przekładzie 

zaistniała konieczność zastosowania neologizmu „szkieletyczne”. Mimo iż 

wspomnianego przymiotnika nie ma w słowniku języka polskiego, czytelnik tekstu 

docelowego jest w stanie zrozumieć jego znaczenie i odczytać go w danym kontekście 

zgodnie z duchem oryginału. Takie rozwiązanie niweluje jednocześnie zasygnalizowane 

przesunięcie znaczeniowe związane ze zmianą perspektywy w przekładzie porównania 

con menos carnes que una bicicleta. 

W obu zaprezentowanych fragmentach felietonów Artura Péreza-Reverte 

pojawiła się bogaty repertuar różnego rodzaju przejawów języka potocznego od 

kolokwializmów, po wyrażenia uznane za wulgarne i nieprzyzwoite. Użycie tak 

specyficznego słownictwa pozwoliło, aby podczas lektury odbiorca mógł odnieść 

wrażenie, iż nie czyta, a słucha opowieści autora-narratora lub jego zdania na dany 

temat. Pod tym względem przekład felietonów na język polski zachowuje styl 

i zamierzenie autora oryginału. Nawet jeżeli dochodzi do mniej lub bardziej poważnych 

przesunięć znaczeniowych w zakresie przekładu wulgaryzmów czy kolokwializmów, 

czytelnik tekstu docelowego z zasady nie posiada możliwości konfrontacji czytanego 

przekładu z oryginałem. Przeciętny odbiorca przekładu może jednak odnieść wrażenie, 

iż hiszpański autor, subtelny i merytoryczny w konstruowaniu narracji swych powieści, 



~ 74 ~ 
 

w felietonach pokazuje rubaszne i ekspresywne drugie oblicze. Polska wersja artykułów 

jest bowiem bardziej eksplicytna, częściej pojawiają się obrazy konkretne i dosadne, 

a oryginalna ironia musi ustąpić im miejsca. W oryginale natomiast różnica między 

stylem Péreza-Reverte powieściopisarza i Péreza-Reverte felietonisty jest zauważalna, 

ale nie aż tak widoczna. 

 

 

1.4. Przekleństwa w popularnej literaturze młodzieżowej: Maite 
Carranza i Klan wilczycy w przekładzie na język polski 
 

Przytoczone do tej pory przykłady tłumaczenia slangu, przekleństw 

i wulgaryzmów czy to z języka polskiego na hiszpański, czy z hiszpańskiego na polski, 

pochodziły z pozycji przeznaczonych dla czytelników dorosłych. Mimo że Saga 

o Geralcie z Rivii Andrzeja Sapkowskiego czy Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna znalazły 

swoich miłośników wśród młodszych odbiorców, ich potencjalnym czytelnikiem 

modelowym zawsze była osoba dorosła. Stąd tłumacze mogli pozwolić sobie na większą 

swobodę w przekładzie wyrażeń uznawanych za nieprzyzwoite czy wulgarne. Rodzi się 

zatem pytanie, czy w tłumaczeniu tekstu przeznaczonego pierwotnie dla młodszego 

odbiory tłumacz równie dokładnie starałby się oddać występujące w oryginale elementy 

języka potocznego? a może doszłoby do modyfikacji i autocenzury tłumaczeniowej 

związanej z charakterystyką potencjalnego odbiorcy? Aby odpowiedzieć na te pytania 

warto przeanalizować tłumaczenie na język polski powieści dla młodzieży autorstwa 

Maite Carranzy pod tytułem El Clan de la Loba (po polsku Klan wilczycy). Jest to wydana 

w Polsce w przekładzie Marcina Sarny pierwsza część poczytnej w Hiszpanii trylogii 

przeznaczonej przede wszystkim dla nastoletnich dziewcząt. Seria znana pod nazwą La 

guerra de las brujas, czyli po polsku Wojna czarownic, przedstawia walkę między 

dobrymi a złymi czarownicami należącymi do dwóch klanów. „Białe” czarownice 

z klanów Omar żyły od zawsze w ukryciu przed okrutnymi czarownicami Odish, 

czekając, aż wypełni się proroctwo i wybranka zakończy odwieczny konflikt. Akcja 

powieści zaczyna się, gdy uznana za wybrankę rudowłosa Selene z Klanu wilczycy znika. 

Na ratunek podąża jej córka Anaíd. Podczas podróży w poszukiwaniu matki, 

dziewczynka odkrywa swoje niezwykłe możliwości i dziedzictwo przodków. Mimo że 

seria przeznaczona jest dla hiszpańskich nastolatek, autorka od czasu do czasu używa 



~ 75 ~ 
 

jednak najbardziej rozpowszechnionych w języku hiszpańskim przekleństw 

i kolokwializmów o niskim stopniu wulgarności. 

Podobnie jak w przypadku analizowanej wcześniej literatury dla dorosłych, tak 

i u Maite Carranzy pojawia się popularny i wieloznaczny wyraz mierda, tak w funkcji 

przekleństwa, jak i w potocznych związkach frazeologicznym, co potwierdza wcześniej 

wyrażoną opinię, iż wulgaryzmy o niskim i średnim stopniu nacechowania są w języku 

hiszpańskim na porządku dziennym, występują bowiem nawet w literaturze 

młodzieżowej. W analizowanych do tej pory przykładach mieliśmy do czynienia 

z trzema zasadniczymi procedurami przekładowymi. W zależności od funkcji czy 

kontekstu, tłumacze albo posługiwali się bezpośrednim odpowiednikiem mierda - 

„gówno”, albo posługiwali się ekwiwalentem funkcjonalnym o podobnym stopniu 

nacechowania, zazwyczaj, nie stroniąc od opcji o wyższej sile nacechowania, rzadziej 

wybierał opcję najbliższego synonimu. Funkcjonowanie wulgaryzmu mierda w powieści 

Maite Carranzy, tłumaczenie dosłowne oraz przekład analizowanego wyrazu 

zaproponowany przez Marcina Sarnę przedstawia tabela: 

 

 

 El clan de la loba Tłumaczenie dosłowne Klan wilczycy 
(tłum. Marcin Sarna) 

1. 
¡Mierda! Con lo sencillo que 
parecía cuando esa maniobra 
la hacía Selene (s.101) 
 

Gówno! a wydawało się to 
takie proste, gdy ten manewr 
wykonywała Selene. 

Do licha! a Selene potrafiła to 
robić tak cicho. (s.169) 

2. 
En el suelo había las huellas 
mojadas de unos zapatos que 
no eran los suyos. Mierda. La 
habían descubierto. (s.145) 

Na podłodze pozostały mokre 
ślady jakiś butów, które nie 
należały do niej. Gówno. 
Nakryli ją. 

Na podłodze widniały mokre 
ślady butów, jej ślady. Cholera, 
pewnie ją nakryją. (s.241) 

3. 

– ¡Mierda! – exclamó Anaíd, 
dándose cuenta de la trampa. 
– Cuando luches, nunca 
escuches a tu oponente. Otra 
vez. (s.161) 

– Gówno! – krzyknęła Anaíd 
zdając sobie sprawę z pułapki. 
– Gdy będziesz walczyć, nigdy 
nie słuchaj twojego 
przeciwnika. Jeszcze raz. 

– Psiakrew! – krzyknęła, 
zorientowawszy się, że wpadła 
w zasadzkę. 
– Kiedy walczysz, nigdy nie 
wsłuchuj się w słowa 
wypowiadane przez twoją 
przeciwniczkę, Jeszcze raz. 
(s.268) 

4. 

Pero la respuesta de Clodia fue 
agresiva. 
– No me toques, chivata de 
mierda. (s.173) 
 

Ale odpowiedź Clodii była 
agresywna. 
– Nie dotykaj mnie, gówniana 
donosicielko. 

Odpowiedź Clodii była jednak 
agresywna. 
Nie próbuj mnie dotknąć 
kapusiu zbolały. s.289 

5. 

– ¡Ohhh…, vete a la mierda! –
rugió Clodia obligándola 
a sentarse. –Eres 
asquerosamente 
autosuficiente. (s 186) 

– Oooch… idź w gówno! – 
warknęła Clodia zmuszając ją, 
by usiadła – Jesteś obrzydliwie 
samowystarczalna. 

– Oooch… spadaj na drzewo! 
– warknęła Clodia, zmuszając 
Anaíd by usiadła. – Jesteś 
obrzydliwie 
samowystarczalna. (s.309) 



~ 76 ~ 
 

6. 
Se quedó paralizada delante de 
la puerta de su casa. Mierda, 
las llaves. Su juego se había 
quedado en Taormina. (s.202) 

Pozostała sparaliżowana przed 
drzwiami swojego domu. 
Gówno, klucze. Jej komplet 
został w Taorminie. 

Kiedy dotarła do swojego 
domu, stanęła przed drzwiami 
jak sparaliżowana… Niech to 
szlag, klucze! Zostały 
w Taorminie. (s.336) 

7. 
De pronto Anaíd se llevó las 
manos a la cabeza. 
– ¡Mierda! (s.228) 

Nagle Anaíd złapała się za 
głowę. 
– Gówno! 

Nagle Anaíd złapała się za 
głowę. 
– a niech to! (s.378) 

 

Jak można zaobserwować, w powieści Maite Carranzy mierda, wulgaryzm o średnim 

stopniu nacechowania, najczęściej występuje w funkcji wykrzyknika: 

 

Tekst wyjściowy 
 

 
mierda 

Tekst docelowy 
 

„do licha” (przykład 1) 
„cholera” (przykład 2) 

„psiakrew” (przykład 3) 
„niech to szlag” (przykład 6) 

„a niech to” (przykład 7) 
 

W pięciu przytoczonych fragmentach tłumacz zdecydował się na pięć różnych 

rozwiązań, zależnie od mikrokontekstu wypowiedzi. Z zaproponowanych opcji polski 

ekwiwalent funkcjonalny „cholera”, jak w przykładzie 2, najlepiej oddaje stopień 

wulgarności i nacechowania wyrazu mierda w funkcji wykrzyknikowej pomimo 

modulacji obrazu w oryginale i przekładzie. Jednak, na pięć fragmentów, tylko raz 

tłumacz decyduje się na użycie tej właśnie polskiego opcji. W pozostałych czterech 

przypadkach pojawiają się znacznie słabsze przekleństwa, które można zaklasyfikować 

jako elementy języka potocznego, ale nie jako wyrażenia nawet w niewielkim stopniu 

ordynarne. Jednym z możliwych powodów takiego wyboru tłumaczeniowego może być 

profil postaci, która w danym momencie książki decyduje się w swojej replice na użycie 

przekleństwa. W większości zaprezentowanych przykładów postacią, która może 

pozwolić sobie na drobne przekleństwo, jak mierda, w momencie silnych emocji, jest 

nastoletnia Anaíd. W tekście docelowym większość przekleństw została zastąpiona 

ekwiwalentami, które wprawdzie spełniają taką samą funkcję, ale ich stopień 

nacechowania jest niższy. Możliwym wytłumaczeniem zastosowania ekwiwalentów 

o niższym stopniu nacechowania może być fakt wzięcia pod uwagę potencjalnego 

czytelnika, a raczej potencjalnej czytelniczki tekstu docelowego. Powieść Maite Carranzy 

skierowana jest do młodych dziewcząt, nastolatek, których zachowanie językowe jest 



~ 77 ~ 
 

kształtowane także poprzez lektury. Taka sytuacja wyjściowa mogła wpłynąć na 

zastosowanie łagodniejszych ekwiwalentów funkcjonalnych wykrzyknika mierda. 

Analiza przekładu dwóch pozostałych fragmentów, w których pojawia się wyraz 

mierda potwierdza odnotowaną tendencję łagodzenia stopnia nacechowania leksemu 

mierda w przekładzie. Wyrażenie chivata de mierda (dosł. „gówniana donosicielka”, 

przykład 4) zostało przełożone za pomocą ciekawej frazy „kapuś zbolały”. 

W tłumaczeniu nie tylko zanika odniesienie do ekskrementów zastąpione mniej 

wulgarnym, a bardziej potocznym przymiotnikiem „zbolały”, jednocześnie zastosowany 

w przekładzie związek wyrazowy staje się mniej ekspresywny i obraźliwy niż jego 

hiszpański odpowiednik. Dochodzi do złagodzenia obelgi, być może ponownie jest to 

wynik wzięcia pod uwagę profilu potencjalnego czytelnika tekstu docelowego. Podobny 

zabieg złagodzenia, a może nawet autocenzury, można stwierdzić w przypadku 

tłumaczenia kolokwialnego frazeologizmu vete a la mierda, który został oddany 

w języku polskim za pomocą potocznego wyrażenia „spadaj na drzewo”. Chociaż polski 

odpowiednik pełni taką samą funkcję i charakteryzuje się zbliżonym do oryginalnego 

wyrażenia znaczeniem, jego stopień nacechowania jest zdecydowanie niższy. 

W dodatku, ten sam frazeologizm występujący w powieściach skierowanych wstępnie 

do odbiorcy dorosłego najczęściej tłumaczony był znacznie dosadniej. Język polski 

dysponuje silniejszymi ekwiwalentami funkcjonalnymi jak: „iść w cholerę” czy „iść do 

diabła”, które klasyfikowane są jako wyrażenia potoczne, a nie wulgarne. 

 

1.5. Wulgaryzmy a przekład literacki - podsumowanie 
 

Reasumując, mimo że w oryginalnej wersji powieści młodzieżowej Klan wilczycy 

pojawiają się niekiedy wulgaryzmy i przekleństwa, w przekładzie na język polski zostały 

one złagodzone i zastąpione ekwiwalentami funkcjonalnymi o znacznie niższym stopniu 

wulgarności. Tego typu zabiegi nie występowały w przypadku przekładu powieści Cień 

wiatru Carlosa Ruiza Zafóna, której potencjalnym i modelowym czytelnikiem jest osoba 

dorosła, mimo że sam tekst znalazł miłośników także wśród nastoletnich odbiorców. 

Należy mieć na względzie, iż sam przekład wulgaryzmów, przekleństw czy wyrażeń 

potocznych w dużej mierze zależy od osoby tłumacza, który może okazać się w swej 

pracy mniej lub bardziej zachowawczy. Jednakże nie można wykluczyć, iż jednym 

z czynników łagodzenia wulgaryzmów w tekście przeznaczonym dla młodzieży oraz ich 



~ 78 ~ 
 

pozostawiania, a nawet wzmacniania, w powieściach „dla dorosłych” jest kierowanie się 

potrzebami potencjalnego i modelowego czytelnika tekstu docelowego oraz 

uwarunkowaniami społecznymi i nawykami czytelniczymi funkcjonującymi w kulturze 

docelowej. 

Biorąc pod uwagę zarówno przykłady tłumaczenia literatury popularnej z języka 

polskiego na język hiszpański, jak i przekłady z języka hiszpańskiego na język polski, nie 

sposób nie zgodzić się z uwagami Michała Garcarza, specjalisty od tłumaczenia slangu 

w filmie, który stwierdza, iż „slang jak i potoczna odmiana języka nie będą nigdy ujęte 

w ujednolicone i stałe ramy terminologiczne, ze względu na swój zmienny charakter 

i niemożność realizowania całościowej zmiany mentalności ludzi jako populacji” (2007: 

191). Uwagi te okazują się równie zasadne w stosunku do przekładu literackiego. 

Przytoczone przykłady nie tylko ilustrują, jak trudnym zadaniem jest tłumaczenie 

wulgaryzmów i wyrażeń potocznych, ale wskazują jednocześnie pewne tendencje 

związane z wyborem stosownej w danym mikrokontekście techniki czy procedury 

tłumaczeniowej. Zarówno w przekładach literatury polskiej na język hiszpański, jak i we 

fragmentach tłumaczeń literatury hiszpańskiej na język polski, można zaobserwować, iż 

tłumacze najczęściej poszukują ekwiwalentów funkcjonalnych dla pojawiających się 

w tekście oryginalnym wulgaryzmów, przekleństw, elementów potocznego rejestru 

języka, etc. Wybór tej techniki tłumaczeniowej można w większości przypadków 

wyjaśnić nieprzystawalnością systemów językowych. Chociaż, jak można było zauważyć 

podczas analizy, zdarzają się również wybory translatorskie podyktowane nie tyle 

różnicami między językiem wyjściowym i docelowym, co indywidualną wizją 

i interpretacją tłumacza. Anna Legeżyńska podkreśla, iż kluczowym elementem procesu 

translatorskiego jest „wybór”, którego tłumacz musi dokonywać na każdym kroku, 

pozostawiając w tekście docelowym ślady swojej interwencji, niektóre konieczne, inne 

zbędne: 
 
W tłumaczeniu musi jednak istnieć względna równowaga między udziałem autora 
i przekładającego. (…) Najczęściej przekład jest dwuautorski i heterofoniczny – głosy autora 
i tłumacza tworzą swoisty kontrapunkt (1999: 29-30). 
 

Figura tłumacza w procesie przekładu nie stanowi zatem „przejrzystego filtra”, przez 

który przechodzi tekst oryginalny. A produkt tego procesu – tekst w języku docelowym – 

zależy wyłącznie od jego kompetencji i wyborów przez niego podjętych. W przekładzie 

wulgaryzmów i elementów rejestru potocznego, które charakteryzują się silnym 



~ 79 ~ 
 

nacechowaniem emocjonalnym oraz są uwarunkowane społecznie i kulturowo, nie 

istnieje jedna stosowna i zalecana procedura tłumaczeniowa.  
 
Myśląc o tłumaczeniu slangu, tłumacz musi stale pamiętać o wszystkich użytkownikach 
języka, zarówno tych, którzy się nim nie posługują, jak i tych, którzy nie tylko się nim 
posługują, ale także się z nim utożsamiają. Slang powinien być traktowany jako „żywy” 
społecznie organizm (Garcarz, 2007: 48). 
 

Dobra intuicja przekładającego to warunek konieczny zachowania wspomnianej przez 

Legeżyńską równowagi między wizją autora oryginału a interpretacją tej wizji przez 

tłumacza, także w przypadku przekładu literatury popularnej. Ma to szczególne 

znaczenie właśnie w przypadku wulgaryzmów, obsceny, przekleństw i rejestru 

potocznego, które łączą się z konkretnym elementem rzeczywistości ich użytkowników, 

stanowiąc nieformalny sposób komunikacji osadzony w określonym wymiarze 

społecznym (por. Szczerbowski, 1998: 68). Obecność „językowego luzu” i niemałej 

dawki potoczności pozwala potencjalnemu czytelnikowi na pewną dozę relaksu, co 

zwiększa przyjemność czerpaną z lektury. 

 

2. Przekład komizmu, czyli od gier słownych do potęgi ironii 
 

Pojęcie komizmu zostało zdefiniowane jako jedna z kategorii estetycznych 

określających właściwości charakterystyczne dla pewnych konfiguracji zjawisk, 

wydarzeń, środków, które wywołują u odbiorcy reakcję w postaci śmiechu lub ogólnie 

pojętej wesołości. Niemniej jednak w teorii literatury panuje duże zróżnicowanie 

terminologiczne co do rozróżnienia jego przejawów. Komizm może przybierać bowiem 

najróżniejsze formy. Nie wchodząc w szczegóły, można wyróżnić komizm elementarny, 

jakim jest chociażby komizm sytuacyjny, oraz komizm złożony, wymagający refleksji, 

będący elementem krytyki społecznej. Przykładami komizmu złożonego mogą być 

satyra, humor, ironia czy groteska (por. Sławiński, 2008: 251). Warto dodać, iż humor 

stanowi jedną z postaci komizmu. Cechuje go, w odróżnieniu od satyry, skupienie na 

dostrzeganiu zabawnych stron życia, bez elementu krytyki i moralizatorstwa (por. 

Teodorowicz-Hellman, 1997: 198). Podział na komizm prosty i złożony stanowi jednak 

pewne uogólnienie, gdyż humor, dowcip, czy komizm to kategorie względne 

i wielopostaciowe, uwarunkowane przez zespół czynników psychologicznych, 

sytuacyjnych, społecznych, charakterystycznych dla danego polisystemu kultury (por. 

Jędrzejko, 1997: 77). Jak dodaje Bogumiła Kaniewska: „komizm to najbardziej 



~ 80 ~ 
 

tajemnicza spośród wszystkich kategorii estetycznych – mechanizm wywoływania 

śmiechu opiera się wszelkim wyjaśnieniom” (1997: 126). Zatem racjonalne 

wytłumaczenie przyczyn i czynników wywołujących śmiech okazuje się niemożliwe. 

Niewątpliwie tak zwany efekt komiczny czy humorystyczny może mieć charakter 

werbalny (komizm słowny, dowcip żart językowy), który wymaga pewnej aktywności 

intelektualnej, lub niewerbalny (wspomniany już komizm prosty, sytuacyjny), uznawany 

za najprostszą odmianę komizmu, wynikający z powtarzalności lub z zaskoczenia 

czytelnika. Nie wymaga od odbiorcy głębszej refleksji, cechuje go bowiem 

mechaniczność. 

We współczesnej literaturze popularnej autorzy często posługują się zarówno 

komizmem elementarnym, jak i jego bardziej złożonymi formami, które znacząco 

wpływają na sposób zorganizowania dzieła literackiego. W powieściach popularnych 

odnaleźć można szeroko pojęty humor, gry słowne, a także elementy ironii, które być 

może nie wywołują w czytelniku radosnego śmiechu, a cyniczny półuśmiech, zmuszając 

do refleksji. Nierzadko wprowadzanie elementów humorystycznych związane jest 

z wykorzystaniem wieloznaczności slangu czy semantycznej lub etymologicznej zabawy 

wulgaryzmami i ich źródłosłowem. Komizm stanowi jednakowo jedno z podstawowych 

narzędzi literackich, stąd jego zachowanie w przekładzie staje się kwestią strategiczną. 

„Tłumacz powinien wykazać daleko idącą dbałość o przekazanie organizacji tekstu 

zgodnie z funkcją autoteliczną dzieła literackiego, zwaną niekiedy funkcją poetycką” 

(Krysztofiak, 1996: 83). Każdy tekst literacki posiada serię immamentnych cech 

(związanych z użyciem konkretnych środków stylistycznych), których ilość stanowi 

o indywidualnym stylu autora. Wśród nich znajdują się formy szeroko rozumianego 

komizmu, takie jak humor, gry słowne czy ironia.  

Nie istnieje jednak uniwersalna procedura, którą może posłużyć się tłumacz 

w momencie przekładu humoru. Głównym jego celem jest możliwie najbardziej 

adekwatne w stosunku do tekstu wyjściowego oddanie w tekście docelowym zamysłu 

autora oryginału. Stąd przetłumaczenie elementów komizmu na język docelowy zależeć 

będzie w dużej mierze od funkcji i charakterystyki użytych przez autora środków oraz 

wrażliwości i poczucia humoru tłumacza. Jak precyzuje Marzena Perek (1995: 194), 

wprawdzie „humor można potraktować jako przetłumaczalny lub nieprzetłumaczalny 

(…), należy mimo wszystko coś z nim zrobić”. Rozwiązania są rozmaite i zależą od 

możliwości lub niemożliwości odtworzenia komizmu w języku docelowym. 



~ 81 ~ 
 

Najskuteczniejsze w translatologii jest zatem podejście pragmatyczne, zgodnie z którym 

istotą komizmu staje się jego przekładalność. Pozwala to wyróżnić dwie istotne dla 

teorii przekładu postaci komizmu: efekt humorystyczny generowany jest przez 

mechanizmy językowe oraz pozajęzykowe źródło śmiechu tkwiące w konstrukcji postaci 

lub przedstawionej sytuacji (por. Kaniewska, 1997: 126-127). 

Jednym z najczęściej spotykanych figur słów, które występują w literaturze, tak 

współczesnej, jak dawnej, są gry słowne, stanowiące element komizmu językowego. Gry 

słowne bazują najczęściej na zjawiskach językowych polisemii i homonimii, co staje się 

źródłem problemów tłumaczeniowych (por. Hejwowski, 2004: 106). „Gra słów jest 

jedną z wielu form komizmu językowego i kulturowego (…), której technika polega na 

odejściu od zwyczajowej normy językowo-pragmatycznej znanej odbiorcy” (Wowro, 

2005: 197). Wieloznaczność wyrazów i wyrażeń oraz zabawy z ich formalnym czy 

fonetycznym podobieństwem mają najczęściej na celu wywołanie efektu 

humorystycznego. Jak stwierdza Maria Krysztofiak, jest to także zabieg „ukazujący 

skomplikowaną strukturę semantyczną słowa” (1996: 95), który jednocześnie polega na 

przekształceniach technicznych wyrazu, a nie nowym nazwaniu danej rzeczy lub 

zjawiska, stąd gra słowna pozostaje figurą słów, nie tropem stylistycznym, co warto 

podkreślić. 

Sam fakt złamania istniejącej normy językowo-kulturowej może mieć miejsce na 

różnych poziomach, co implikuje konieczność wyróżnienia kilku typów gier słownych. 

W tej materii Feidhof wyróżnia trzy grupy gier słownych: gry językiem, gry treścią oraz 

gry językiem i treścią (por. Wowro, 2005: 198). Tadeusz Szczerbowski (1997: 39) 

stwierdza natomiast, iż mimo że termin „gra słowna” odnosi się raczej do gry 

semantycznej słowem, a „gra językowa” polega na zabawie materiałem językowym 

w szerszym zakresie, obecnie obie nazwy są powszechnie uznawane za synonimiczne 

i nie ma między nimi klarownych rozróżnień definicyjnych. Dlatego w niniejszej 

rozprawie terminy te będą stosowane zamiennie. 

Tłumacz, który w procesie przekładu napotyka na swej drodze jedną z takich 

słownych igraszek autora, może zastosować kilka technik, w zależności od możliwości 

języka, na który przekłada. W pierwszej kolejności może spróbować oddać daną grę 

słowną w języku docelowym. Jeśli to okaże się niemożliwe, może oryginalny zabieg 

objaśnić lub przenieść dosłownie, nie stosując wyjaśnienia. W przypadku 

nieprzekładalności danej gry słownej, aby nie zubożyć przekładu, zawsze można 



~ 82 ~ 
 

zastosować trzecie rozwiązanie: zastąpić ją ekwiwalentną konstrukcją w języku 

docelowym (por. Perek, 1995: 194). Samo zachowanie efektu humorystycznego zależy 

w dużej mierze od zdolności tłumacza, którego zadaniem jest nie tylko grę odnaleźć 

i przeanalizować jej funkcję w tekście, ale także wybrać odpowiednią technikę 

tłumaczeniową. Warto zaznaczyć, iż w związku z nieprzystawalnością systemów 

językowych, rzadko istnieje możliwość dokładnego przekładu gier słownych czy 

kalamburów, a problem tłumaczeniowy staje się wyjątkowo wyrazisty, gdy tekst 

wyjściowy jest silnie uwarunkowany historycznie, obyczajowo lub politycznie 

(por. Jędrzejko, 1997: 77). W większości przypadków w przekładzie konieczne jest 

stosowanie ekwiwalentów i technik kompensacyjnych. Gry słowne stanowią zatem 

jedno z najtrudniejszych wyzwań przekładu nie tylko ze względu na pożądany efekt 

humorystyczny, który wywołują, ale również w związku ze swoją wielofunkcyjnością 

w tekście wyjściowym (por. Newmark, 1995: 292). 

Zupełnie inaczej przedstawia się problematyka związana z przekładem ironii, 

która również buduje komizm, ale jest właściwością stylu autora „polegającą na 

sprzeczności między dosłownym znaczeniem wypowiedzi, a jej znaczeniem właściwym, 

niewyrażonym wprost” (Sławiński, 2008: 221). Sygnałem ironiczności w rozmowie 

może być mimika, intonacja lub okoliczności wypowiedzi. W tekście literackim ironia 

może mieć charakter satyryczny, stanowić formę dowcipu lub przejaw sarkazmu (por. 

Teodorowicz-Hellman, 1997: 199). Retoryka klasyczna uznaje gry słowne za podstawę 

wielu figur zwanych figurami słów. Z kolei pozornie nieco im pokrewna ironia, żywiąc 

się przede wszystkim przekształceniami w zakresie semantyki, powinna być zaliczona 

do tropów45. Odczytanie ironii w dużej mierze zależy nie tylko od zdolności autora 

w konstruowaniu wypowiedzi, ale i od predyspozycji czytelnika. Jak stwierdza Marta 

Mateo Martínez-Bartolomé (1995: 68-70), w większości analiz poświęconych 

zagadnieniu ironii w przekładzie teoretycy skupiali się na określaniu stopnia trudności 

procesu tłumaczenia humoru wynikającego z zastosowania ironii oraz dywagowali nad 

przekładalnością ironii jako takiej. Badaczka podkreśla jednak, iż przekład ironii jest 

zadaniem stosunkowo łatwym w porównaniu z tłumaczeniem innych elementów 

komizmu, które opierają się na grach językowych czy kulturowych. W przypadku ironii 

                                            
45 Korzystam z podziału za: Jerzy Ziomek, Retoryka opisowa (2000: 202). Por. także dyskusję na temat 
przynależności klasyfikacyjnej oraz charakteru ironii: C. Kerbrat-Orecchioni: Ironia jako trop, oraz D.S. 
Muecke: Ironia: podstawowe klasyfikacje, w: Ironia, pod redakcją M. Głowińskiego. 



~ 83 ~ 
 

wystarczy bowiem zachować oryginalną sprzeczność między warstwą językową 

a właściwym znaczeniem danego fragmentu, który został uznany za ironiczny. 

Podobnie jak w przypadku gier słownych, tak i przekład ironii nie sprowadza się 

do zastosowania jednego prawidłowego tłumaczeniowego paradygmatu. Wybór 

stosownej procedury tłumaczeniowej zależy w dużej mierze od funkcji ironii w tekście, 

jej rodzaju oraz od spersonalizowanego stylu autora, który wymienionym tropem się 

posługuje. Edward Balcerzan przestrzega jednak przed nadmierną gorliwością: 

„nierzadko nie ma konieczności przeinaczeń, a mimo to tłumacz wtrąca się, przejmuje 

inicjatywę stylistyczną, ładuje się w miejsce twórcy, zaczyna pisać w imieniu autora” 

(2009: 122). 

W dalszej części analizy przedstawione zostaną przykłady tłumaczenia gier 

słownych oraz ironii, zaczerpnięte z wybranych dzieł, które nie tylko zilustrują 

różnorodność możliwych do zastosowania technik i procedur tłumaczeniowych, ale 

także wykażą, jak ważnym elementem jest humor w literaturze popularnej, 

a w konsekwencji jego odpowiedni przekład, który musi dostosować się do zasad 

funkcjonowania szeroko pojętej popkultury. 

 

2.1. Gry słowne przemieszane z ironią w prozie Andrzeja Sapkowskiego 
i ich przekład na język hiszpański 

 

Jedną z cech twórczości Andrzeja Sapkowskiego jest ironiczne poczucie humoru, 

które przejawia się, między innymi, poprzez użycie gier słownych i ironii. W artykule 

poświęconym językowej kreacji świata w opowiadaniach z wiedźmińskiego cyklu, Ewa 

Urbańska-Mazuruk podkreśla, iż wartością dodaną lingwistycznych zabaw autora jest 

duża dawka humoru, która sprawia, iż czytelnik nie odczuwa znużenia lekturą. 

„Oczywiście, zamiast stosować różne chwyty, mógłby autor po prostu opisać dane 

sytuacje, ale wówczas tekst nie byłby tak komunikatywny” (2009: 204). Dominika 

Materska i Ewa Popiołek (1994) wyróżniają „trzy gry Sapkowskiego”: grę 

intertekstualną i interkulturową (zwaną przez autorki „grą z tym, co było”), grę językiem 

i grę z czytelnikiem. Stwierdzają tym samym, iż warstwa humorystyczna dzieł polskiego 

pisarza fantasy nie wynika jedynie ze zręcznej manipulacji środkami językowymi 

i kulturowymi, ale i ze świadomego łamania „kodu literatury fantasy”. W Sadze 

o wiedźminie bohaterowie rozmawiają o magii nie jako o serii praktyk okultystycznych, 



~ 84 ~ 
 

ale używając języka pseudo-naukowego, a nawet medycznego. Sapkowski miesza 

rejestry językowe, sprawia, iż w jego opowiadaniach i powieściach kolokwializmy 

i wulgaryzmy mieszają się z językiem poetyckim i wzniosłym, co samo w sobie daje efekt 

komiczny (Materska & Popiołek, 1994). Humor zawarty w twórczości autora to humor 

ironiczny, jak stwierdza Juan Manuel Santiago w swojej recenzji hiszpańskiego wydania 

Ostatniego życzenia: 
 
Sapkowski dekonstruuje polskie społeczeństwo okresu przejścia (…) w dziele pełnym ironii, 
którego nie powinno się jednak zaliczać w poczet literatury humorystycznej. Historie 
Sapkowskiego, mimo że bawią, są cyniczne, wywołują śmiech dzięki szyderstwu. (2003: 40, 
przekład własny) 46 
 

Zabiegi humorystyczne stosowane przez Andrzeja Sapkowskiego w Sadze o wiedźminie 

można zatem podzielić na trzy podstawowe grupy: gry językowe polegające na zabawie 

słowami, ich wieloznacznością lub formą, gry słowno-kulturowe, gdy procesowi łamania 

kodu językowego towarzyszy dodatkowe odniesienie do rzeczywistości kultury 

wyjściowej (jak użycie przysłowia czy aluzji) oraz ironia i sarkazm. Wszystkie te 

elementy składają się na wyjątkowy styl polskiego autora i mogą stanowić poważne 

wyzwanie tłumaczeniowe, gdyż to właśnie swoisty humor Sapkowskiego sprawia, iż 

jego twórczość przyciąga kolejne pokolenia czytelników pomimo upływu czasu,. 

Niewątpliwie jedną z głównych zalet Sagi o wiedźminie jest konstrukcja użytych 

w niej dialogów. To właśnie w rozmowach bohaterów pojawia się większość 

zastosowanych przez autora gier słownych. Zabawy językowe w prozie Sapkowskiego 

polegają na wykorzystaniu słów jako tworzywa do formowania nowych, 

prawdopodobnych i poprawnych słowotwórczo, lecz nieistniejących wyrazów, co dosyć 

często daje efekt humorystyczny, jak w opowiadaniu Ziarno prawdy: 
– Czego chcesz? Skąd się tu wziąłeś? 
– Zabłądziłem – skłamał wiedźmin. 
– Zabłądziłeś – powtórzył potwór, wykrzywiając paszczę w groźnym grymasie. – No to się 
wybłądź. (Ostatnie życzenie, 49) 

 
– ¿Qué quieres? ¿De dónde has salido? 
– Equivoqué el camino – mintió el brujo. 
– Equivocaste el camino – repitió el monstruo, abriendo la boca en un gesto amenazador—. 
Pues entonces desequivócate. (El último deseo, 44) 
 

Przytoczony cytat stanowi fragment rozmowy wiedźmina Geralta z Nivellenem, 

szlachcicem, który został przemieniony w bestię, iż całe opowiadanie stanowi bowiem 

                                            
46 „Sapkowski deconstruye una sociedad polaca en tránsito (...) en una obra plena de ironía que, sin 
embargo, no debemos confundir con literatura humorística. Aunque diviertan y arranquen alguna 
carcajada, las historias de Sapkowski son cínicas, hacen reír por la vía del sardonismo”. 



~ 85 ~ 
 

intertekstualną i prześmiewczą grę z baśnią Piękna i bestia. Andrzej Sapkowski 

przedstawia jednak swoją wersję tej opowieści, w której Nivellen (bestia) nie jest 

zaczarowanym przystojnym księciem, a otyłym, niezbyt atrakcyjnym i biegłym 

w prawieniu złośliwości, szlachcicem, który chce powrócić do swojej dawnej postaci. 

Dlatego płaci córkom pobliskich mieszkańców, mając nadzieję, że jeżeli któraś z nich 

spędzi z nim cały rok, czar zostanie zdjęty. W wyniku pewnych okoliczności Geralt 

przybywa w tamte strony i zostaje wynajęty do rozwiązania tajemnicy zamordowanych 

w pobliżu domu Nivellena kobiet. Przedstawiony fragment to początek znajomości obu 

bohaterów, w którym przejawia się skłonność Nivellena do złośliwych, ale zabawnych 

uwag. Gdy Geralt tłumaczy swoją wizytę „zabłądzeniem”, potwór bez wahania stwierdza 

„zabłądziłeś (…) no to się wybądź”. Autor, tworząc wypowiedź Nivellena, zastosował 

neologizm „wybłądzić” będący antonimem czasownika „zabłądzić”. Neologizm został 

utworzony na zasadzie analogii między przeciwstawnymi czasownikami jak: „zaplątać” 

i „wyplątać” czy „zawinąć” i „wywinąć”. Zastosowanie neologizmu sprawia, iż 

wypowiedź w szerszym kontekście nabiera cech komizmu, co determinuje dalszy 

pozytywny odbiór postaci bestii przez potencjalnego odbiorcę. Trudność w oddaniu 

oryginalnego zabiegu w języku hiszpańskim wynikała w znaczącej mierze 

z nieprzystawalności systemów językowych. Hiszpańskie czasowniki, w odróżnieniu od 

czasowników w języku polskim, nie dzielą się na dokonane czy niedokonane, aspekt 

wyrażany jest za pomocą odpowiednich czasów, a nie samych form czasownikowych, jak 

to ma miejsce po polsku. Tłumacz przygód wiedźmina na język hiszpański musiał 

zastosować inne rozwiązanie. W tekście docelowym zamiast czasownika „zabłądzić” 

(dosł. perderse, extraviarse) użyte zostało wyrażenie equivocar el camino (dosł. „pomylić 

drogę”). Takie rozwiązanie dało tłumaczowi możliwość odtworzenia oryginalnego 

zabiegu stylistycznego poprzez stworzenie neologizmu za pomocą dodania przedrostka 

des-, który denotuje negację lub zmianę znaczenia na przeciwstawne, jak to się dzieje 

w przypadku czasownika confiar (ufać) i jego antonim desconfiar (nie ufać). Zastąpienie 

w przekładzie czasownika perderse formą equivocarse dało możliwość zastosowania 

niespotykanego dotąd w języku hiszpańskim czasownika desequivocarse, co w rezultacie 

pozwoliło uzyskać adekwatny do oryginału efekt końcowy. 

Podobne zabiegi stylistyczno-komiczne, które świadczą o zamiłowaniu pisarza do 

zabaw językiem, można zaobserwować w całej Sadze o Geralcie z Rivii. Dla 

potwierdzenia tej tendencji posłuży nam przykład zaczerpnięty z czwartego tomu serii 



~ 86 ~ 
 

pt. Czas pogardy, w którym zaobserwować można ciekawą grę opartą na 

wieloznaczności i wielofunkcyjności polskiego rzeczownika „wzgląd”: 
– Jaki jest twój stosunek do kobiet, Geralt? 
– Słucham?(…) 
Vilgefortz uśmiechnął się. 
– Pytałem – przypomniał – o twoje poglądy względem relacji między mężczyzną a kobietą. 
– Względem jakiego względu tej relacji? (Czas pogardy, 136) 
 
– ¿Cuáles son tus relaciones con las mujeres, Geralt? 
– ¿Cómo? (…) 
Vilgefortz sonrió. 
– Te he preguntado – le recordó – acerca de tu opinión en lo relativo a la relación entre el 
hombre y la mujer. 
– ¿En lo relativo a qué relación de esta relación? (Tiempo de odio, 109) 
 

W tekście wyjściowym trzykrotnie użyty został rzeczownik „wzgląd”, dwukrotnie 

w funkcji przyimkowej („względem”, czyli „w stosunku do”) i raz w funkcji rzeczownika 

(w znaczeniu „aspekt”). Wielokrotne powtórzenie tego wyrazu w połączeniu 

z niespodziewanie osobistym tematem przesłuchania, któremu poddawany jest Geralt, 

sprawia, iż wypowiedzi głównego bohatera nabierają znamion ironii, dzięki czemu 

można odnieść wrażenie, iż wiedźmin nie traktuje zadawanych mu pytań poważnie, 

a nawet szydzi z przesłuchującego go Vilgefortza47. Poczucie humoru wiedźmina, postaci 

poniekąd tragicznej w swym ogólnym wydźwięku, nie może być rubaszne. Wypowiedzi 

Geralta cechuje ironia i sarkazm, które, jak w przytoczonym przykładzie, mogą wywołać 

uśmiech, niebędący jednak wynikiem rozbawienia, a charakterystycznego poczucia 

humoru i indywidualnego stylu samego autora oraz językowego zróżnicowana postaci. 

Tłumacz bezbłędnie rozszyfrował zastosowany przez Sapkowskiego zabieg. 

W przekładzie na język hiszpański pojawia się więc analogiczna gra z wieloznacznością 

i wielofunkcyjnością rzeczownika relación („relacja”, „aspekt”, „wzgląd”) i przymiotnika 

relativo w wyrażeniu en lo relativo a („względem”). Uzyskany w przekładzie efekt jest 

porównywalny z oryginałem pod względem potencjalnej reakcji czytelnika. Warto 

jednak odnotować jedną drobną różnicę. W tekście oryginalnym autor do swojej gry 

używa jedynie rzeczownika „wzgląd”, natomiast w przekładzie po pierwsze, akcent 

przełożony został na formę relación (po polsku „relacja”), po drugie, zastosowane 

wyrażenie en lo relativo a wzmacnia zabawę językową pod względem formalno- 

                                            
47 Podczas spotkania na Thanedd Vilgefortz z Roggeveen objawia się w roli alter ego głównego bohatera. 
Jak zauważa Katarzyna Kaczor charakteryzując postać Vilgefortza: „z Geraltem łączy go: pochodzenie, 
potencjał magiczny, przynależność do bractwa, która sytuuje go poza społeczeństwem, biegłość 
posługiwania się orężem, miłość do czarodziejki (…) oraz wytrwałość w poszukiwaniu Ciri; różni: status, 
motywacje, finał miłosnej historii i cel, w jakim obaj podążają za dziedziczką Cintry. To co ich łączy i dzieli, 
czyni z czarodzieja Cień wiedźmina” (2006: 27). 



~ 87 ~ 
 

fonetycznym (powtórzenie spółgłoski „r” aż pięć razy w dwóch ostatnich zdaniach 

fragmentu) oraz morfologiczno-znaczeniowym (słowa relación i relativo mają ten sam 

rdzeń słowotwórczy). 

Aby uzyskać efekt komizmu w Sadze o Geralcie z Rivii, Sapkowski wykorzystuje 

również istniejące związki między językiem standardowym a slangiem. Część 

słownictwa należącego do standardowego języka polskiego funkcjonuje również 

w języku potocznym, ale w innym niż pierwsze znaczeniu. Autor opiera się na polisemii 

w kreowaniu gier słownych, które stanowią jeden z elementów składowych jego 

pisarskiego stylu oraz mają na celu skupić uwagę czytelnika i uczynić tekst bardziej 

komunikatywnym. Podobny zabieg pojawia się w opowiadaniu Ostatnie życzenie 

z pierwszego tomu przygód wiedźmina Geralta pod tym samym tytułem: 

 
– a niech sobie śpi – zgodził się wiedźmin. – Mam interes nie do twojego pana, ale do damy, 
która tu przebywa. 
– Masz interes powiadasz– odźwierny, jak się okazało, był człowiekiem dowcipnym, co 
zadziwiało u kogoś tej postury i aparycji. – To idź do zamtuza i zrób z niego użytek. 
Wynocha. (Ostatnie życzenie, 229) 
 
– Déjale que duerma –accedió el brujo–. No traigo asuntos para tu señor sino para la dama 
que está aquí alojada. 
– Tienes un asunto, dices. –El portero, al parecer, era una persona bromista, lo que resultaba 
sorprendente para alguien de su postura y apariencia–. Entonces vete a la mancebía, 
vagabundo, y haz uso de ella. Largo. (El último deseo, 205) 
 

Zaprezentowana gra słowna opiera się na wieloznaczności polskiego rzeczownika 

„interes”, który oznacza „sprawę do załatwienia”, „pożytek”, „korzyść”, „zysk”, ale 

w języku potocznym jest jedną z eufemistycznych form określania męskiego członka. 

Dlatego też w przytoczonym fragmencie tekstu wyjściowego, gdy Geralt stwierdza, że 

ma „interes” nie do mężczyzny, który mieszka w danym budynku, a do damy, która z nim 

w tej chwili przebywa, „odźwierny” wysyła bohatera do „zamtuza” (czyli domu 

publicznego), aby „zrobił z niego użytek” („z interesu” lub „z zamtuza”). Autor 

wykorzystuje zatem podwójne znaczenie słowa „interes”. Celowo użyty został również 

zaimek „niego”, który może odnosić się tak do „zamtuza”, jak i do rzeczonej części ciała 

głównego bohatera. Gra słowna została dodatkowo i eksplicytnie podkreślona 

komentarzem narratora: „odźwierny, jak się okazało, był człowiekiem dowcipnym”. 

Przekład tego typu gry słownej to prawdziwe wyzwanie, gdyż implikuje 

odnalezienie takiego ekwiwalentu w języku docelowym, który zawierałby w sobie 

wszystkie cechy semantyczne oryginalnej jednostki językowej (por. Wowro, 2005: 202). 

Często system języka wyjściowego jest tak różny od systemu języka docelowego, że 



~ 88 ~ 
 

znalezienie ekwiwalentu, którego użycie pozwoliłoby uzyskać w przekładzie adekwatny 

efekt w stosunku do tekstu wyjściowego jest niemożliwe. Tak też się dzieje w przypadku 

tłumaczenia przytoczonego fragmentu na język hiszpański. Zastosowany w tekście 

docelowym rzeczownik assunto, jako ekwiwalent oryginalnego leksemu „interes”, 

oddaje jedynie pierwsze znaczenie polskiego słowa, czyli „kwestia”, „sprawa do 

załatwienia”, co sprawia, że w przekładzie automatycznie znika oryginalna aluzja 

seksualna. W konsekwencji druga część wypowiedzi odźwiernego przestaje mieć 

jakikolwiek związek ze znaczeniem rzeczownika asunto i odnosi się jedynie do wyrazu 

mancebía (archaizm, który doskonale oddaje polski rzeczownik „zamtuz”), a możliwa 

interpretacja fragmentu przez hiszpańskojęzycznego czytelnika zasadniczo się zmienia: 

odźwierny po wysłuchaniu prośby Geralta myśli, że ten chce się zabawić z damą 

przebywającą u jego pana, stąd wysyła go do mancebía („zamtuza”). Modyfikację widać 

wyraźnie w porównaniu haz uso de ella i „zrób z niego użytek”. Polski zaimek „niego” 

odnosić się może tak do rzeczownika „interes”, jak „zamtuz”, podczas gdy hiszpański 

zaimek ella odnosi się jedynie do rzeczownika w rodzaju żeńskim, czyli la mancebía, 

rzeczownik el asunto jest bowiem rodzaju męskiego. Można stwierdzić, iż w przekładzie 

dochodzi do zmiany perspektywy i możliwej interpretacji tekstu docelowego w wyniku 

niemożności oddania oryginalnej polisemii. Wprawdzie oryginalna gra językowa znika 

w tłumaczeniu, jednak sarkazm rozmowy jest na tyle silny, iż pomimo strat, jego część 

zostaje zachowana. Warto podkreślić, iż tłumacz ma świadomość tej straty i stara się ją 

w pewnym stopniu zrekompensować poprzez wprowadzenie w wersji 

hiszpańskojęzycznej słowa wagabundo („włóczęgo”), wyzwiska skierowanego w stronę 

głównego bohatera, co stanowi rodzaj kompensacji kolokwialnego tonu i stylu repliki 

odźwiernego. Jednakże brak możliwości zachowania gry słownej w języku docelowym 

sprawia, iż oryginalny zamysł autora traci na swej mocy. 

Homonimia lub wieloznaczność słów i wyrażeń oraz zabawy z ich formalnym czy 

fonetycznym podobieństwem stanowią podstawę wielu gier słownych w twórczości 

Andrzeja Sapkowskiego, co stanowi o trudności przekładu Sagi o wiedźminie na 

jakikolwiek inny język. Kreatywność autora pod tym względem nie zna granic, a tłumacz 

może natrafić na niespodzianki stylistyczne w postaci rymowanek: 
 
– Ja wiem jedno: żadem szermierz, jakiego znam, nie może równać się z Geraltem z Rivii, 
Białym Wilkiem. Dlatego nie wierzę, by ów mógł zostać pokonany w walce, jak utrzymuje 
pan krasnolud. 



~ 89 ~ 
 

– Każdy szermierz dupa, kiedy wrogów kupa – rzekł sentencjonalnie Sheldon Skaggs.– 
Tak mawiają elfy. 
– Elfy – oświadczył zimno wysoki, jasnowłosy przedstawiciel Starszego Ludu (…) – nie 
zwykły się tak ordynarnie wyrażać. (Krew elfów, 15) 
 
– Yo sé una: cosa: ningún espadachín que haya conocido o conozca puede compararse 
a Geralt de Rivia, el Lobo Blanco. Por eso no creo que pudiera ser vencido en lucha, como 
mantiene el señor enano.  
– Todo espada sólo es mierda, si mil enemigos lo cercan – dijo sentencioso Sheldon 
Skaggs. – Tal hablan los elfos. 
– Los elfos – afirmó con frialdad el rubio y alto representante del Antiguo Pueblo (…) – no 
acostumbran a expresarse con tanta ordinariez. (La sangre de los elfos, 10) 
 

Zaprezentowany fragment stanowi część rozmowy o umiejętnościach szermierczych 

Geralta z Rivii. Dyskutanci należą do różnych ras, reprezentują inne królestwa, 

ale wszyscy zebrali się, by wysłuchać jednej ze znakomitych pieśni mistrza Jaskra. Po 

czysto artystycznej części przedstawienia, widownia głośno debatuje (pod nieobecność 

głównego bohatera jaskrowej ballady) na temat prawdopodobieństwa przedstawionych 

przez poetę wydarzeń. Tym samym zebrani wyrażają swe wątpliwości co do dokonań 

Geralta z Rivii. Jeden z zebranych, krasnolud Sheldon Skaggs, kwituje dyskusję znaną 

tylko jemu elficką rymowaną sentencją: „każdy szermierz dupa, kiedy wrogów kupa”. 

Jak można wywnioskować z dalszego rozwoju rozmowy, sentencja ta  elfom nie jest 

znana. Sapkowski wkłada w usta rubasznego krasnoluda charakterystyczną dla 

idiolektu postaci sentencję, która zabawnie podsumowuje stanowisko Sheldona Skaggsa, 

stanowiąc jednocześnie element komiczny w przytoczonym fragmencie. Ten na pozór 

mało skomplikowany zabieg może w rzeczywistości stanowić poważne wyzwanie 

traduktologiczne. Po pierwsze, jest to rymowana sentencja złożona z dwóch oddzielnych 

części. Każda część składa się z sześciu sylab, co nadaje zdaniu charakterystyczny rytm 

i sylabotonizm. Po drugie, z pozoru prosty i trywialny rym: „dupa – kupa” niezwykle 

przemyślany i dokładny, dwa końcowe wyrazy różnią się jedynie pierwszą literą. Ważna 

jest również wieloznaczność rymujących się wyrazów. Rzeczownik „dupa” staje się 

metaforycznym określeniem oznaczającym „osobę nieporadną”, natomiast wyraz „kupa” 

odnosi się do „dużej liczby”, „nagromadzenia”. Jednak, jeżeli przyjrzeć się bliżej 

konstrukcji sentencji, nie sposób nie docenić doboru tych dwóch wyrazów w danym 

mikrokontekście. Zatem nie tylko wspomniane rzeczowniki się rymują, ale jednocześnie 

ich pospolite znaczenia: „dupa” jako „tylna część ciała” i „kupa” jako „ekskrementy”, 

idealnie ze sobą współgrają. Na pozornie prostą grę językową składa się szereg 

czynników, które sprawiają, iż potencjalny czytelnik być może właśnie w tym momencie 

się uśmiechnie. Zaprezentowany zabieg stylistyczny okazał się na tyle skomplikowany, 



~ 90 ~ 
 

iż w przekładzie na język hiszpański sentencja nie tylko traci swój oryginalny i dokładny 

rym oraz charakterystyczny rytm, ale i element komizmu. Pomimo wspomnianej już 

nieprzystawalności systemów językowych, tłumacz stara się zachować chociaż niewielki 

ułamek oryginalnej gry słownej. W zastosowanym w tłumaczeniu zdaniu: todo espada 

sólo es mierda, si mil enemigos lo cercan (dosł. „każdy szermierz to tylko gówno, jeżeli 

otacza go tysiąc wrogów”) pojawia się bowiem podwójny asonans: mierda – cercan. 

Dodatkowo, jeżeli podczas liczenia sylab zastosowana zostanie popularną 

w hiszpańskiej poezji synalefa (połączenie dwóch sylab w jedną, jeżeli pierwsza z nich 

kończy się, a druga zaczyna na samogłoskę) można dojść do wniosku, że ilość sylab 

przed i po przecinku jest w wersji hiszpańskojęzycznej zbliżona: to-does-pa-da-só-loes-

mier-da (8 sylab) i si-mil-e-ne-mi-gos-lo-cer-can (9 sylab). Jednak, to co wywołuje efekt 

humorystyczny w wersji polskojęzycznej, czyli wybór i zastosowanie dwuznacznych 

rzeczowników „dupa” i „kupa”, zanika w tekście docelowym, gdyż hiszpański wyraz culo 

(„dupa”) nie funkcjonuje jako metafora osoby słabej i nieporadnej. Dlatego też, jedynym 

elementem rubaszności w przekładzie jest użycie wulgaryzmu mierda o średnio-niskim 

stopniu nacechowania. 

Komizm w dziełach Sapkowskiego opiera się nie tylko na zabawie formą 

i znaczeniem. Wiele zastosowanych zabiegów to ironiczne językowo-kulturowe 

kalambury, które łączą w sobie element lingwistycznej zabawy z grą 

z przyzwyczajeniami czytelniczymi i oczekiwaniami potencjalnego odbiorcy. Polegają 

one na modyfikacji popularnych w języku polskim wyrażeń idiomatycznych, kolokacji 

i przysłów. Chwyty te mogą stanowić podstawowy element konstrukcji obszernego 

fragmentu lub całego opowiadania (w przypadku dwóch pierwszych tomów serii), a ich 

pochopne tłumaczenie na język docelowy może łatwo zaowocować zaburzeniem 

spójności świata przedstawionego w utworze. Dobrym przykładem tego typu gry 

językowo-kulturowej zawierającej frazeologizm jest fragment opowiadania Trochę 

poświęcenia:  
 

Geralt tłumaczył szybko, starając się nie być wulgarny. Nie bardzo wyszło (…) 
– Bezwstydna dziwka! – wrzasnął. – Zimna makrela! Niech sobie znajdzie dorsza! 
– Co on powiedział? – zaciekawiła się Sh’eenaz, podpływając. 
– Że nie chce mieć ogona! 
– To powiedz mu… Powiedz mu, żeby się wysuszył! 
– Co ona powiedziała? 
– Powiedziała – przetłumaczył wiedźmin. – Żebyś się utopił. (Miecz przeznaczenia, 172) 
 
 
Geralt tradujo con rapidez, intentando no ser vulgar. No lo consiguió (…) 



~ 91 ~ 
 

– ¡Puta indecorosa! – gritó – ¡Sardina frígida! ¡Qué se busque un bacalao! 
– ¿Qué ha dicho? – se interesó Sh’eenaz, nadando más cerca. 
– ¡Que no quiere tener cola! 
– ¡Pues dile… dile que se seque!  
– ¿Qué ha dicho? 
– Ha dicho – tradujo el brujo – que te ahogues. (La espada del destino, 129) 
 

W przytoczonym fragmencie Geralt pośredniczy w rozmowie księcia z syreną. Wątek 

zaczerpnięty z baśni Andersena został znacząco zmodyfikowany. Zakochany w syrenie 

książę pragnie, aby ta stała się człowiekiem. Bohaterka natomiast, mimo że 

odwzajemnia książęce uczucie, chce, by to ukochany wykazał odrobinę zaangażowania 

i zmienił się w trytona. Wiedźmin Geralt pełni w rozmowie funkcję tłumacza, 

a zaprezentowany cytat to zakończenie pertraktacji między parą zakochanych. Autor, 

kończąc burzliwą kłótnię kochanków, decyduje się na grę językową z wykorzystaniem 

potocznego wyrażenia „żebyś się utopił”. Ponieważ rozmowa odbywa się między 

człowiekiem, a syreną, mamy do czynienia z dwojaką percepcją rzeczywistości, 

a wiedźmin w funkcji tłumacza powinien owe dywergentne punkty widzenia pogodzić. 

Środowiskiem naturalnym syreny jest woda, zatem z jej punktu widzenia śmiertelnym 

niebezpieczeństwem jest wyschnięcie, nie utopienie się. Następuje zatem zmiana 

perspektywy na osi człowiek-syrena, którą autor wykorzystuje, aby zaskoczyć 

czytelnika. Dlatego zamiast „żebyś się utopił”, syrena używa logiczniejszego w jej 

przypadku i ekwiwalentnego jednocześnie wyrażenia „żeby się wysuszył”. Geralt, który 

występuje w roli tłumacza, stosuje technikę zastąpienia wyrażenia w języku syreny 

poprzez ekwiwalentne znaczeniowo wyrażenie w języku docelowym, czyli języku 

księcia: „żebyś się utopił”, stosując tym samym technikę określoną przez Newmarka 

modulacją48 (por. 1995: 125-126), polegającą na zastąpieniu wyrażenia oryginalnego 

poprzez ekwiwalent, którego znaczenie jest adekwatne w stosunku do oryginału, ale 

implikuje zmianę punktu widzenia, który jest różny dla kultury wyjściowej i docelowej. 

Mona Baker podobne, konieczne zmiany na osi tekst wyjściowy – tekst docelowy 

klasyfikuje w ramach strategii nazwanej przez nią tłumaczeniem poprzez substytucję 

kulturową (por. 1992: 31). 

Przytoczony fragment nie sprawił większych trudności w przekładzie, gdyż 

w języku hiszpańskim istnieje podobne wyzwisko que te ahogues, oznaczające 

dołowienie „żebyś się utopił”. W tekście docelowym oryginalna zmiana perspektywy 

                                            
48 Termin „modulacja” i ogólna definicja procedury tłumaczeniowej zostały przez Petera Newmarka 
zapożyczone z klasyfikacji Vinay’a i Darbelneta z 1958 roku. Niemniej jednak Newmark za nieczytelny 
uważa podział w ramach samej modulacji. Francuscy teoretycy wyróżnili bowiem 11 jej rodzajów. 



~ 92 ~ 
 

syrena-człowiek zostaje zachowana, stąd słowa syreny po hiszpańsku to que se segue co 

dosłownie oznacza „żeby się wysuszył”. W tym przypadku możliwe było zatem 

zachowanie oryginalnej gry językowej w języku docelowym bez jakichkolwiek strat, 

które są jednak wpisane w proces przekładu. 

Znacznie trudniejsza do przetłumaczenia okazała się zabawa z przysłowiami 

i wyrażeniami idiomatycznymi zastosowana w opowiadaniu Kraniec świata 

z pierwszego tomu serii przygód wiedźmina: 
 
– Wiesz Geralt – paplał bard, krocząc za wiedźminem wąską, nierówną ścieżynką wśród 
konopi. – Zawsze myślałem, że „diabeł” to tylko taka metafora, wymyślona, żeby było jak 
kląć. „Diabli nadali”, „niech to diabli”, „do diabła”. My tak mówimy we wspólnym. Niziołki, 
gdy widzą nadjeżdżających gości, mówią: „Znowu kogoś diabli niosą”. (…)  
– Spójrz, Jaskier. 
W samym centrum polanki leżał duży płaski kamień, na nim stało kilka glinianych miseczek. 
Między miseczkami rzucała się w oczy wypalona prawie do końca łojowa świeczka. (...) 
– w samej rzeczy – rzekł poeta, wskazując na świeczkę. – i palą diabłu ogarek. (Ostatnie 
życzenie, 182) 
 

– Sabes, Geralt – parloteó el bardo mientras atravesaba detrás del brujo el estrecho 
e irregular sendero entre las cañas –. Siempre pensé que “diablo” era una metáfora, creada 
para que fuera como una maldición. “Vaya un diablillo”, “Que se vaya al diablo”, “Qué 
diablos”. Así decimos nosotros en la lengua común. En mi tierra se usa “allá donde el diablo 
dijo buenas noches” para referirse al quinto pino. Los duendes, cuando ven que se acerca 
alguien a caballo, dicen: “De nuevo los diablos traen a alguien”. (…) 
– Mira, Jaskier. 
– En el mismo centro del claro se erguía una piedra grande y plana sobre la que había unos 
cuantos cuenquecillos de barro. Entre los cuencos resaltaba una vela de sebo quemada casi 
hasta el final. (…) 
– Cierto –afirmó el poeta señalando la vela–. Y le encienden fuego al diablo. (El último deseo, 
163) 

 
W przytoczonym fragmencie swoisty komizm językowy polega na kumulacji przysłów 

i wyrażeń idiomatycznych odnoszących się do jednego z głównych bohaterów polskich 

legend i podań ludowych: diabła. Ponadto na końcu fragmentu pojawia się 

zmodyfikowana część przysłowia „Panu Bogu świeczkę, a diabłu ogarek”, które wiąże się 

bezpośrednio z polską kulturą i historią. Przekładając zacytowany fragment, należy mieć 

na względzie nie tylko element gry językowo-kulturowej, ale i komizm wynikający 

z kontrastu między poważnym tonem pseudo-wykładu Jaskra, a jego trywialnym 

tematem: „jak poprawnie przeklinać”.  

Pierwszą istotną różnicą, którą można zauważyć, zestawiając tekst oryginalny 

z przekładem na język hiszpański, jest długość. Wersja hiszpańskojęzyczna została 

wzbogacona o jedno (podkreślone) zdanie, które nie pojawia się w oryginale, a 

wprowadza dodatkowe wyrażenie idiomatyczne allá donde el diablo dijo buenas noches 

i stanowi jasną interwencję tłumacza. W polskiej wersji nie występuje bowiem 



~ 93 ~ 
 

analogiczne „tam, gdzie diabeł mówi dobranoc”. Zanim jednak podjęta zostanie próba 

wyjaśnienia decyzji o rozwinięciu tekstu przekładu w stosunku do tekstu wyjściowego, 

warto przeanalizować tłumaczenie pozostałych przysłów występujących w obu 

wersjach tekstu, do czego posłuży tabela: 

 

Kraniec świata 
(z tomu Ostatnie życzenie) 

El confín del mundo 
(z tomu El último deseo) 
tłum. José María Faraldo 

diabli nadali vaya un diablillo 
niech to diabli que se vaya al diablo 
do diabła qué diablos 
znowu kogoś diabli niosą de nuevo los diablos traen a alguien 

 

Większość wyrażeń oryginalnych została zastąpiona wyrażeniami podobnymi, 

aczkolwiek nie do końca znaczeniowo ekwiwalentnymi. Między „niech to diabli” i a que 

se vaya al diablo („niech idzie do diabła”) istnieje różnica na poziomie znaczeniowy. 

Jednakże wszystkie użyte w przekładzie wyrażenia są powszechnie stosowanymi 

w Hiszpanii zwrotami, które pełnią taką samą funkcję, co przysłowia zastosowane 

w oryginale. Nie tylko w Polsce diabeł jest bohaterem wielu porzekadeł. Dlatego, aby 

uzyskać w tekście docelowym efekt podobny do zamierzonego w oryginale, seria 

polskich przysłów została zastąpiona nagromadzeniem wyrażeń hiszpańskich, które 

również zawierają słowo „diabeł” – diablo. Mimo że ich znaczenie nie do końca pokrywa 

się z dokładnym znaczeniem porzekadeł oryginalnych, zachowanie dokładnego sensu 

przysłów nie było kluczowe, gdyż inwariantem translatorskim w przytoczonej 

sekwencji było nagromadzenie przysłów z diabłem w tle. Tyrada Jaskra o różnych 

formach przeklinania zostaje przełożona na hiszpański bez uszczerbku stylistycznego, 

ani semantycznego. Problematyczna pozostaje jednak wypowiedź poety na samym 

końcu przytoczonego fragmentu. W języku hiszpańskim trudno odnaleźć równie 

zakorzenione w kulturze i historii wyrażenie, jak „i palą diabłu ogarek”, które ma 

związek z jednym z podań o królu Jagielle49, który po przyjęciu chrztu i wiary 

chrześcijańskiej podobno nakazał zapalić „Panu Bogu świeczkę, a diabłu ogarek”, tak na 

wszelki wypadek. Dlatego też tłumaczenie „palić diabłu ogarek” jako encenderle fuego al 

diablo (dosł. „zapalać diabłu ogień”) nie oddaje całej serii skojarzeń polskiego czytelnika. 

                                            
49 Pisze o tym chociażby ksiądz Roman Zając w artykule „Kim jest Azazel? Kim jest szatan?” [on-line], 
http://www.egzorcyzmy.katolik.pl/index.php/kopci-szatanie-czytelnia-161/561-kim-jest-azazel-kim-
jest-szatan. 



~ 94 ~ 
 

Jednakże, jako że w Hiszpanii przekłady tekstów należących do literatury popularnej nie 

zwykły zawierać przypisów, hiszpański czytelnik może zatem odebrać rytuał palenia 

ognia w diablej intencji jako jeden z zabobonów charakterystycznych dla 

wiedźmińskiego świata. Zaskakuje jednak wykorzystanie istniejącego, podobnego do 

oryginalnego, hiszpańskiego wyrażenia frazeologicznego: encender una vela a Dios y otra 

al diablo („zapalić jedną świeczkę Bogu, a drugą diabłu”), które wyraża chęć pogodzenia 

dwóch sprzeczności lub zadowolenia dwóch przeciwstawnych sił. Zastosowanie 

w przekładzie enciendenle una vela al diablo nie zrekompensowałoby legendarnej 

konotacji, ale być może wywołałoby skojarzenie z hiszpańskim bardzo zbliżonym 

powiedzeniem50. 

Pomimo utraty subtelnej aluzji historyczno-kulturowej, wprowadzenie 

w przekładzie dodatkowego zdania wydaje się zbędne. Zazwyczaj tego typu praktyki 

związane są z zabiegiem kompensacji utraconych w procesie tłumaczenia elementów, 

jednakże trudno szukać powodów wprowadzenia dodatkowej informacji w samym 

fragmencie. Zabieg kompensacji polega bowiem na zrównoważeniu poniesionych strat 

w tym samym zdaniu lub chociażby w tym samym akapicie (por. Newmark, 1995: 127). 

Ponadto analizowany zabieg nie może być kompensacją braku możliwości oddania 

w pełni znaczenia wyrażenia „i palą diabłu ogarek”, gdyż donde el diablo dijo buenas 

noches nie funkcjonuje w kulturze hiszpańskiej, a w kulturze polskiej. Jakie były zatem 

powody tej decyzji, skoro hiszpański czytelnik wyrażenia nie zna, w dodatku jest ono 

opatrzone wyjaśnieniem? Odpowiedzi należy szukać w konstrukcji całego opowiadania 

Kraniec świata. Kumulacja przysłów w pierwszej części opowiadania ma na celu 

wprowadzenie zabawy z  odbiorcą tekstu i jego kompetencjami. Sapkowski gra 

z czytelnikiem przez całe opowiadanie. Wprowadzone przez tłumacza w wersji 

hiszpańskiej dodatkowe zdanie ma zatem ukryty cel. Bez wyjaśnienia wyrażenia „tam, 

gdzie diabeł mówi dobranoc” hiszpańskojęzyczny czytelnik nie zrozumiałby końca 

opowiadania: 
 
– a potrzebuję dla mojej ballady tytułu. Ładnego tytułu. 
– Może „Kraniec świata”? 

                                            
50 Ciekawy okazuje się przekład tego samego wyrażenia we francuskojęzycznej wersji Ostatniego życzenia 
przełożonej z polskiego przez Laurence’a Dyèvre’a. Tłumacz zastępuje frazę „i palą diabłu ogarek” 
francuskim wyrażeniem frazeologicznym ils brûlent une chandelle au diable (Le dernier vœu, 266); 
dosłownie „palą diabłu świeczkę”, co w języku francuskim oznacza „składać hołd niesprawiedliwej 
władzy, aby uzyskać zamierzony cel”. W przekładzie na język hiszpański możliwa była podobna 
modyfikacja, jednakże tłumacz na takową się nie zdecydował. 



~ 95 ~ 
 

– Banalne – parsknął poeta. – (…) trzeba to miejsce określić inaczej. Metaforycznie. 
Zakładam, że wiesz, co to metafora, Geralt? Hm… Niech pomyślę… „Tam, gdzie…” Cholera. 
„Tam, gdzie…” 
– Dobranoc– powiedział diabeł. (Ostatnie życzenie, 212) 
 
– y necesito un título para mi romance. Un título bonito. 
– ¿Quizás “El confín del mundo”? 
– Demasiado banal – bufó el poeta – (…) hay que definir este lugar de otro modo. Una 
metáfora. Doy por hecho que sabes lo que es una metáfora, ¿eh, Geralt? Humm. Dejadme 
pensar… “Allá donde…” Joder. “Allá donde…” 
– Buenas noches –dijo el diablo. (El último deseo, 189) 

 
Finał tekstu to gra słowna z użyciem obcego hiszpańskojęzycznemu czytelnikowi 

powiedzenia „gdzie diabeł mówi dobranoc”, którego znajomość jest kluczowa dla 

zrozumienia zabiegu wieńczącego opowiadanie. Dzięki dodatkowemu zdaniu 

w pierwszej części tłumaczenia, czytelnik przekładu będzie zatem w stanie docenić grę 

słowną na jego końcu. 

 Sapkowski nie zawsze posługuje się przysłowiami i wyrażeniami pochodzącymi 

jedynie z polskiego obszaru kulturowego. Czasami gry słowne konstruowane przez 

autora opierają się na znanych i uznanych w światowej popkulturze sloganach: 
 

Na ścianie widocznego w wylocie uliczki spichlerza widniał koślawy, wymalowany wapnem 
napis głoszący: RÓB MIŁOŚĆ NIE WOJNĘ. Tuż pod spodem ktoś - znacznie mniejszymi 
literami - nabazgrał: RÓB KUPĘ CO RANO. (Pani jeziora, 229) 
 
Sobre la pared de un granero visible a la entrada del callejón se veía una pintada borrosa, 
escrita con cal, que rezaba: HAZ EL AMOR, NO LA GUERRA. Justo por debajo, con letras 
notablemente más pequeñas, alguien había pintarrajeado el siguiente grafito: HAZ CACA 
CADA MAÑANA (La dama del lago, 197) 
 

W zacytowanym fragmencie z ostatniego tomu Wiedźmińskiego Cyklu pt. Pani Jeziora, na 

jednym z budynków pojawia się napis „rób miłość, nie wojnę”. Jest to dosłowne 

tłumaczenie znanego amerykańskiego sloganu z lat 60: make love, not war. Hasło stało 

się symbolem ruchu hippisowskiego i stanowiło jego integralną część, reasumując tym 

samym poglądy „dzieci kwiatów”, przeciwnych konfliktom zbrojnym, przede wszystkim 

ówczesnej wojnie w Wietnamie. Istnieją dwie popularne formy przekładu sloganu na 

język polski: „uprawiaj miłość, nie wojnę” i „rób miłość, nie wojnę”. Sapkowski wybiera 

drugą opcję, aby móc wprowadzić element humorystyczny w postaci dodatkowego 

komentarza: „rób kupę co rano”, który kwituje użyty wcześniej slogan, dzięki czemu 

uzyskany zostaje kontrast między poważnym hasłem antywojennym i codzienną 

potrzebą fizjologiczną. Warto wyjaśnić, iż motyw wojenny związany jest z toczącym się 

w tle konfliktem z Nilfgaardem. Tłumacz zidentyfikował nawiązanie do hippisowskiego 

sloganu i zastąpił polską jego wersje, uznanym przekładem na język hiszpański haz el 



~ 96 ~ 
 

amor, no la guerra. Natomiast w drugiej części zastosował ten sam zabieg co autor, czyli 

stworzył dodatkowe hasło związane z codzienną higieną życia: haz caca cada mañana 

(dosłownie „rób kupę każdego ranka”). Zamierzony przez pisarza efekt humorystyczny 

został oddany w przekładzie na język hiszpański bez większych strat. Mimo że 

przedstawiony przykład nie obrazuje trudności przekładu w takim stopniu, jak inne 

zaprezentowane cytaty, jest jednak interesujący ze względu na pojawienie się elementu 

popkultury. Zdanie make love, not war doczekało się licznych parafraz jak make love, not 

warcraft (w odniesieniu do znanej gry komputerowej pt. Warcraft), pojawiło się 

w piosenkach takich ikon kultury popularnej jak John Lennon czy Bob Marley. 

Na komizm w twórczości Andrzeja Sapkowskiego składają się trzy podstawowe 

zabiegi stylistyczne: przytoczone już gry językowe, zaprezentowane również gry 

językowo-kulturowe oraz zastosowanie wszechobecnej przede wszystkim w dialogach 

ironii, która często przechodzi w sarkazm. Zarówno ironia, jak i sarkazm to elementy 

teoretycznie niesprawiające tylu problemów w przekładzie, co zabiegi stylistyczne, 

które opierają się na grach językowych czy kulturowych. Aby dobrze oddać ironię 

w teorii wystarczy zachować oryginalną sprzeczność między warstwą językową 

a właściwym znaczeniem danego fragmentu, który został uznany za ironiczny: 

 Saga o Geralcie z Rivii La saga de Geralt de Rivia 
(tłum. José María Faraldo) 

1. 

– i co? – rzekł wiedźmin po chwili, opuszczając 
miecz. – Będziemy tak stać? 
– a co proponujesz? Położyć się? – prychnął 
potwór. – Schowaj to żelazo mówię (Ostatnie 
życzenie, 49) 

– ¿Y qué? – dijo el brujo al cabo de un rato, 
bajando la espada –. ¿Nos vamos a quedar así, 
de pie? 
– ¿Y qué propones? ¿Que nos tumbemos? – 
bufó el monstruo –. Guarda ese hierro, te digo. 
(El último deseo, 45) 

2. 

– To dla mnie radość – zapewnił szef tajnych 
służb króla Vizimira – znowu Cię widzieć 
Yennefer. Zwłaszcza w tak miłym towarzystwie. 
Panie Geralt, moje najgłębsze uszanowanie… 
Geralt powstrzymując się od zapewniania, że 
jego uszanowanie jest jeszcze głębsze, 
uścisnął podaną dłoń. (Czas pogardy, 113) 
 

– Mía es la alegría – le aseguró el jefe de los 
servicios secretos del rey Vizimir – de verte de 
nuevo, Yennefer. Sobre todo en una compañía 
tan agradable. Don Geralt, mi más profunda 
consideración… Geralt, controlándose para no 
asegurar que su consideración era aún más 
profunda, apretó la mano que se le tendía. 
(Tiempo de odio, 91) 

 

W tabeli zebrane zostały cytaty, w których pojawia się charakterystyczna dla twórczości 

Andrzeja Sapkowskiego przechodząca w szyderstwo ironia. Pierwszy fragment pochodzi 

z tomu Ostatnie życzenie. Efekt komizmu został w nim uzyskany poprzez sarkastyczną 

odpowiedź potwora Nivellena na pytanie wiedźmina Geralta. W drugim przykładzie 

natomiast (z tomu Czas pogardy) pojawia się ironiczny komentarz narratora, który 

stwierdza, iż Geralt miałby ochotę zapewnić, że jego „uszanowanie jest jeszcze głębsze”, 



~ 97 ~ 
 

lecz nie zdecydował się na ten krok. W przedstawionym kontekście oficjalnego przyjęcia 

i konwencjonalnej rozmowy z nielubianym przedstawicielem tajnych służb, wyjaśnienie 

narratora nabiera dodatkowego znaczenia, sprzecznego z wypowiadanymi przez 

bohaterów słowami. Zestawiając fragmenty oryginalne z tłumaczeniami, nie można się 

nie zgodzić, iż przekład ironii w obu przypadkach polegał na zachowaniu sprzeczności 

między warstwą językową, a intencjonalną. Jednak w przypadku przekładu tak 

subtelnych środków stylistycznych, jak ironia, z pozoru proste elementy mogą sprawić 

niespodziewany problem i być powodem zubożenia lub niewielkiej, choć znaczącej 

zmiany wydźwięku tekstu docelowego w porównaniu z oryginałem: 
 
– Jednego niesmaczy to, drugiego tamto – wykrzywił się pogardliwie czarodziej. – Masz 
piękne aplikacje przy sukni, Filippa. Jeśli się nie mylę, to gronostaj diamentowy? Bardzo 
gustowny. Orientujesz się zapewne, że gatunek ten, z racji pięknej okrywy włosowej, 
wytępiono całkowicie dwadzieścia lat temu? 
– Trzydzieści – poprawiła Filippa (…) – Wiem, wiem, gatunek niechybnie 
zmartwychwstałby, gdybym kazała modystce obszyć suknię wiechciami pakuł. 
Rozważałam to. Ale pakuły nie pasowały kolorem. 
– Przejdźmy do stołu po tamtej stronie – zaproponował swobodnie wiedźmin. – Widziałem 
tam spora miskę czarnego kawioru. A ponieważ jesiotry łopatonose też już niemal 
doszczętnie wyginęły, trzeba się spieszyć. (Czas pogardy, 124– 125) 
 
– a unos no les gusta una cosa, a otros otra. – El hechicero adapto un gesto de desprecio–. 
Tienes unos bonitos adornos en tu vestido, Filippa. Si no me equivoco, se trata de armiño 
diamantino. Muy elegante. Supongo que sabrás que a esta especie, a causa de su hermoso 
pelaje, la exterminaron completamente hace veinte años. 
– Treinta – le corrigió Filippa. (…) – Lo sé, lo sé. La especie seguramente no se había 
extinguido si le hubiera ordenado a la modista coser en el vestido manojos de estopa. 
Lo estuve considerando. Pero el color de la estopa no congeniaba con él. 
– Vamos al otro lado de la mesa – propuso ligero el brujo –. He visto allí una escudilla llena de 
caviar negro. Y dado que los esturiones de cabeza de pala también se han extinguido casi por 
completo, hay que darse prisa. (Tiempo de odio, 100– 101) 

 

Przytoczony obszerny fragment tomu Czas pogardy to część kurtuazyjnej rozmowy 

podczas przyjęcia zorganizowanego z okazji zjazdu czarodziejów. Geralt towarzyszy na 

bankiecie Yennefer, jednakże od początku nie czuje się wśród magów komfortowo. Jego 

negatywną opinię na temat tej grupy potwierdza szczegółowo opisane zachowanie jej 

przedstawicieli. Zaprezentowany cytat ilustruje moment, w którym do Geralta 

i czarodziejki Filippy, podchodzi mag-fanatyk ekologii, posługujący się specyficznym dla 

ekologów językiem. Zarzuca on Filippie użycie do ozdoby futra wymarłego gronostaja 

diamentowego. Sarkastyczna odpowiedź czarodziejki wprowadza w zacytowanym 

fragmencie charakterystyczny dla Sapkowskiego szyderczy humor. Szczególnie znaczące 

jest zdanie „gatunek niechybnie zmartwychwstałby, gdybym kazała modystce obszyć 

suknię wiechciami pakuł”, w którym kluczową rolę pełni czasownik „zmartwychwstać” 



~ 98 ~ 
 

w trybie przypuszczającym, co sugeruje, iż odtworzenie zaginionego gatunku 

graniczyłoby z cudem. Zastosowanie konkretnego czasownika pogłębia sarkazm Filippy. 

Przekład na język hiszpański nie powinien sprawić większych problemów, gdyż 

zastosowany w oryginale efekt został uzyskany przez odpowiednie zestawienie słów, 

jednakże prostota użytych środków może stać się jedną z translatologicznych pułapek. 

W wersji hiszpańskojęzycznej kluczowe zdanie Filippy zostało nieznacznie 

zmienione: la especie seguramente no se había extinguido si le hubiera ordenado a la 

modista coser en el vestido manojos de estopa, co dosłownie oznacza „gatunek 

z pewnością by nie wyginął, gdybym kazała modystce obszyć suknię wiechciami pakuł”. 

Mimo że ogólny sens zdania został zachowany, użycie w przekładzie czasownika 

extiguirse ( „wyginąć”) w formie przeczącej doprowadziło do przesunięcia 

znaczeniowego, a w konsekwencji, do neutralizacji zawartego wyjściowego sarkazmu. 

Ponadto wyrażenie seguramente no se había extinguido stanowi eufemizm 

w porównaniu z oryginalnym „niechybnie zmartwychwstałby”. Takie złagodzenie tonu 

wypowiedzi czarodziejki w przekładzie dziwi, ponieważ w języku hiszpańskim istnieje 

i funkcjonuje czasownik resucitar oznaczający „zmartwychwstać”, „przywrócić życie”. 

Drobna zmiana perspektywy może doprowadzić zatem do modyfikacji ogólnego 

wydźwięku całego fragmentu, który na pozór nie powinien sprawić translatologicznego 

problemu. 

Ironia i sarkazm to główne siły napędowe specyficznego humoru w twórczości 

Andrzeja Sapkowskiego. Najczęściej elementy te pojawiają się w dialogach, co obrazuje 

charakterystyczna dla całej Sagi rozmowa między Geraltem a jego towarzyszami 

podróży, którzy wraz z wiedźminem przemierzają świat w poszukiwaniu Ciri, „Dziecka 

Niespodzianki”: 

 
 
– Starzeję się. (…) Zaczynam miewać skrupuły. 
– Ano, zdarza się u starych. – łuczniczka spojrzała na niego ze współczuciem. – Odwar 
z miodunki pomaga na to. A na razie kładź sobie poduszeczkę na siodło. 
– Skrupuły – wyjaśnił poważnie Jaskier – to nie to samo co hemoroidy, Milva. Mylisz pojęcia. 
(Chrzest ognia, 73) 
 
– Me hago viejo (…) Comienzo a tener escrúpulos. 
– Cierto, les pasa a los viejos. – La arquera le miró con compasión. – Friegas de miel ayudan 
contra eso. Y ponte antretanto un cojín en la silla. 
– Los escrúpulos – le aclaró serio Jaskier. –no son lo mismo que las hemorroides, Milva. 
Confundes los conceptos. (Bautismo de fuego, 53) 
 



~ 99 ~ 
 

Podczas drogi Geralt skarży się kompanom, iż zaczyna się starzeć, gdyż coraz częściej 

miewa skrupuły. Na te słowa reaguje Milva, która proponuje znane jej domowe środki 

lecznicze na wspomnianą przez wiedźmina dolegliwość. Jak się jednak okazuje (co 

precyzuje Jaskier) łuczniczka myli skrupuły z hemoroidami. Takie skojarzenie Milvy to 

podstawa interesującej gry słownej, której podłoże językowe stanowi podobieństwo 

wymowy rzeczowników „skrupuły” i „skrofuły”. Wprawdzie skrofuły stanowią objaw 

gruźlicy węzłów chłonnych, a nie schorzenie odbytnicy, ale nieświadoma tej różnicy 

łuczniczka myli najpierw skrupuły ze skrofułami, a następnie skrofuły z hemoroidami. 

Dzięki podwójnej pomyłce fragment staje się komiczny. Jest to reprezentatywny 

przykład ironicznego poczucia humoru bohaterów Sagi o wiedźminie, które w dużej 

mierze opiera się na prawieniu sobie złośliwości. Przekład fragmentu pod względem 

zawartego w nim komizmu, ironii, a nawet gry słownej nie nastręcza większych 

trudności, nie zawiera elementów nacechowanych kulturowo lub aluzji 

intertekstualnych, a hiszpański rzeczownik escrúpulos („skrupuły”) przypomina 

fonetycznie nazwę choroby escófula („skrofuloza”), co sprawia, że gra językowa może 

być dokładnie odwzorowana w tłumaczeniu bez konieczności dodatkowych objaśnień. 

Jednakże porównując przekład z tekstem wyjściowym, można zauważyć zaskakującą 

zmianę. Zaproponowany przez Milvę „odwar z miodunki” (po hiszpańsku dosłownie: 

decoción de pulmonaria) został zastąpiony przez diametralnie różny zabieg medycyny 

naturalnej, czyli friegas de miel (dosł. „nacieranie miodem”). Miodunka, zwana też 

płucnikiem, to ziele niegdyś powszechnie stosowane w ziołolecznictwie, zazwyczaj 

w schorzeniach górnych dróg oddechowych i do dezynfekcji ran, gdyż roślina ta 

wykazuje działanie odkażające i ściągające. Ponadto miodunka może łagodzić biegunki 

i dolegliwości związane z hemoroidami (por. Kresánek, 1982: 156). Obecnie jest 

stosowana sporadycznie, została wyparta przez konwencjonalne środki 

farmakologiczne lub inne metody medycyny naturalnej. W wersji hiszpańskojęzycznej 

zaproponowany przez Milvę zabieg leczniczy został zastąpiony innym (prawdopodobnie 

domowym) sposobem walki z „żylakami odbytnicy”. Chociaż, analizując dostępne 

w aptekach leki naturalne, w przypadku omawianego schorzenia częściej niż sam miód 

używane są czopki z propolisu. W przekładzie mamy więc do czynienia z zastąpieniem 

jednego zabiegu, innym, być może popularniejszym w Hiszpanii, czyli rodzajem 

adaptacji (por. Dąmbska-Prokop, 2000: 27-32). Chociaż można mieć wątpliwość, czy 

rzeczywiście nacieranie miodem jest realnym sposobem walki z hemoroidami, czy 



~ 100 ~ 
 

wynikiem kreatywności tłumacza i asocjacji polskiej zwyczajowej nazwy rośliny 

leczniczej „miodunka” z rzeczownikiem „miód”. 

Przytoczone w tej części analizy przykłady doskonale obrazują, jak istotną rolę 

spełniają gry słowne oraz ironia w twórczości Andrzeja Sapkowskiego oraz, przed jak 

trudnym zadaniem postawiony zostaje każdy tłumacz Sagi o wiedźminie na języki obce 

W siedmiu zaprezentowanych fragmentach pojawiły się zróżnicowane formy 

literackiego konstruowania komizmu i ironii: od tworzenia neologizmów, po gry 

językowe i językowo-kulturowe. W trzech przypadkach przekład był w wysokim stopniu 

adekwatny do tekstu wyjściowego, podczas gdy w czterech pozostałych mogliśmy 

zaobserwować konieczne do poniesienia straty wynikające nie tylko 

z nieprzystawalności systemów językowych, ale także z konieczności „oswojenia” 

obcych elementów kulturowych, czyli tak zwanej adaptacji. Tłumacz wykazał się jednak 

kreatywnością, szczególnie w przypadku przekładu serii przysłów z diabłem w tle. 

Gry słowne, ironia, komizm, to kluczowe elementy stylu Andrzeja Sapkowskiego, 

które sprawiają, iż jego dzieła są interesujące i przyjemne w odbiorze. Można tu 

zaryzykować stwierdzenie, iż nawet najciekawsza historia, która zostanie źle 

opowiedziana, nie zachęci czytelników do kontynuowania lektury. Zaprezentowane 

w tej części analizy zabiegi sprawiają, iż opowiadania i powieści polskiego pisarza 

fantasy są jeszcze chętniej kupowane i czytane przez rzesze miłośników, przez co tak 

istotną rolę odgrywa ich odpowiedni przekład, aby także czytelnik docelowy chciał nie 

tylko rozpocząć, ale i kontynuować lekturę. Można zaryzykować stwierdzenie, iż gry 

słowne, poczucie humoru oraz ironia stanowią przekładowy inwariant twórczości 

Sapkowskiego i jedną z licznych dominant translatorycznych jego dzieł (por. Barańczak, 

2004: 15-17). Celowo użyta została tutaj liczba mnoga, gdyż w przypadku Cyklu 

o wiedźminie nie można wyodrębnić tylko jednej dominanty. 

 

2.2. Ironia w stylistyce Artura Péreza-Reverte  
 

Współcześni poczytni hiszpańscy pisarze również posługują się ironią 

i humorem. Wprowadzanie elementów komizmu sprawia, że tekst staje się bardziej 

komunikatywny i łatwiej przyswajalny przez potencjalnego odbiorcę literatury 

popularnej. Zabiegi te świadczą o przemyślanej konstrukcji świata przedstawionego 

i dają wrażenie „trójwymiarowości” czytanego tekstu, uruchamiając tym samym więcej 



~ 101 ~ 
 

procesów myślowych, otwierając więcej możliwości interpretacji. Jak pisze Juan Cruz 

Mendizábal, zaletą prozy Artura Péreza-Reverte jest jej głęboki humanizm oraz 

zastosowanie ironii i humoru (por. 2000: 108). Wprowadzając komizm w każdej jego 

postaci (jak np.: insynuacje, ironiczne uwagi, gry słowne, sarkazm, etc.), autor 

prezentuje swój warsztat oraz indywidualny styl literacki, który odróżnia go od 

pozostałych twórców, których dzieła dostępne są na rynku wydawniczym (por. 

Krysztofiak, 1996: 84). Tak poczucie humoru, jak i sposób konstruowania narracji czy 

dialogów to zmienne indywidualne, charakterystyczne dla danego pisarza. Niemniej 

jednak, czytając współczesną prozę, można odnieść wrażenie, iż sarkastyczno-ironiczne 

poczucie humoru o różnym natężeniu oraz gra z oczekiwaniami czytelnika i jego 

doświadczeniem, to elementy, które na stałe zagościły w kręgach literatury popularnej. 

Jednym z mistrzów ironii w hiszpańskojęzycznym wydaniu jest Arturo Pérez-Reverte, 

autor powieści kryminalno-zagadkowych51 oraz krytyczny i subiektywny obserwator 

hiszpańskiej rzeczywistości ostatnich lat. Wprawdzie hiszpański dziennikarz 

i powieściopisarz ironię oraz sarkazm stosuje przede wszystkim w cotygodniowych 

artykułach publikowanych w dodatku do gazet XLSemanal, dokonując na bieżąco oceny 

hiszpańskiego status quo, jednak pojedyncze zabiegi humorystyczne odnajdujemy 

w jego powieściach przygodowo-kryminalnych i historycznych (w ograniczonej ilości). 

Jak stwierdza Antonio Montero, nie ma takiej powieści autorstwa Artura Péreza-

Reverte, która nie sprawiłaby, że czytelnik w którymś jej momencie się nie uśmiechnie. 

Wprowadzanie elementów humorystycznych stanowi bowiem jedną z głównych cech 

indywidualnego stylu pisarza (por. 2000: 272). Przedstawioną charakterystykę 

twórczości Péreza-Reverte należy uzupełnić o odpowiedni i przemyślany dobór 

słownictwa oraz elementów stylistycznych, jak min. pytania retoryczne, metafory 

i obrazowe porównania. W felietonach można zauważyć ponadto regularnie stosowane 

bezpośrednie zwroty do czytelnika, użycie form ekspresywnych, przekleństw 

i kolokwializmów, celowe zmiany narracji, brak politycznej poprawności52 oraz 

świadomy wybór środków literackiego obrazowania. Wspomniane cechy, z ironią, grami 

                                            
51 Definicja terminu znalazła się w rozdziale i niniejszej rozprawy – patrz przypis nr 19.  
52 Poprawność polityczna to sposób publicznego używania języka, który polega na unikaniu w dyskursie 
publicznym (w formie wystąpień, ale także w formach pisemnych) stosowania obraźliwych słów 
i zwrotów oraz zastępowaniu ich wyrażeniami neutralnymi. Poprawność polityczna obejmuje także 
ograniczanie posługiwania się określeniami, które mogłyby naruszać uczucia mniejszościowych grup 
społecznych. Więcej na temat pojęcia poprawności politycznej znaleźć można np. W książce pt. Słowo 
w relacjach społecznych autorstwa ks. Andrzeja Zwolińskiego (Wydawnictwo WAM, 2003). 



~ 102 ~ 
 

językowymi oraz osobliwym poczuciem humoru włącznie, stanowią części składowe 

poetyki, która odróżnia teksty Artura Péreza-Reverte od twórczości innych literatów 

jego pokolenia. O odrębności stylu świadczy w tym przypadku nie tyle zastosowanie 

nowatorskich środków wyrazu, co użycie właściwych współczesnej literaturze 

popularnej (często znanych od wieków) zabiegów stylistycznych 

w zindywidualizowanym wydaniu. 

Przybliżenie cech składowych warsztatu Péreza-Reverte stało się punktem 

wyjścia dla refleksji nad dominantą translatorską jego dzieł. Skoro ironia, humor, 

odpowiednie zestawianie wyrazów oraz specyficzny sposób obrazowania i konstrukcji 

narracji stanowią o indywidualizmie tekstów hiszpańskiego autora, czytelnik sięgający 

po przekład jego dzieł po zakończeniu procesu lektury powinien dojść do podobnych 

wniosków, co odbiorcy oryginału. Dlatego zachowanie podstawowych stylistycznych i 

konstrukcyjnych składowych tekstów Péreza-Reverte powinno stanowić inwariant 

przekładowy, czyli tak zwaną dominantę translatorską (por. Barańczak, 2004: 15-17, 

Bednarczyk, 2008: 13), która, niezależnie od zastosowanych przez tłumacza zabiegów, 

powinna pozostać niezmienna w porównaniu z oryginałem. Aby sprawdzić, czy tak jest 

w istocie oraz, w jakim stopniu język i styl Péreza-Reverte zostały odwzorowane 

w przekładach na język polski, należy przyjrzeć się kilku przykładom wybranym 

z tekstów sygnowanych jego nazwiskiem. 

W pierwszej części analizy, celem udowodnienia, iż gry słowne i humor 

rzeczywiście pojawiają się w powieściopisarstwie Artura Péreza-Reverte, przykłady 

zaczerpnięte zostały z trzech powieści autora: Cmentarzysko bezimiennych statków 

(Fragment 1) w przekładzie Joanny Karasek, pierwszy tom serii przygód kapitana 

Alatriste pt. Kapitan Alatriste (Fragment 2) oraz fragment powieści Szachownica 

flamandzka (Fragment 3). Autorem tłumaczenia dwóch ostatnich pozycji na język polski 

jest Filip Łobodziński: 
Fragment 1 
– ¿Tienes mucha experiencia como buceador? 
– Tengo alguna. (…) En vacaciones también sacaba ánforas romanas con Pedro el Piloto. 
– ¿Quién es Pedro el Piloto? 
– El patrón del Carpanta. Un amigo. 
– Ahora eso está prohibido. 
– ¿Tener amigos? 
– Sacar ánforas. (Carta esférica, 137) 
 
– Masz doświadczenie jako nurek? 
– Pewne, owszem. (…) Podczas wakacji wyławiałem też rzymskie amfory z Pilotem Pedro. 
– Kto to jest Pilot Pedro? 



~ 103 ~ 
 

– Właściciel “Carpanty”. Mój przyjaciel. 
– Teraz to jest zabronione. 
– Mieć przyjaciół? 
– Wyławiać amfory! (Cmentarzysko bezimiennych statków, 120) 

 

Fragment 2 
– Para defender a vuestro maestre de campo tumbasteis espada en mano a dos o tres, dice 
por aquí. 
– Eran tudescos, Excelencia. Y además, el señor maestre de campo decía: “Demonio, Alatriste, 
si me han de matar amotinados, al menos que sean españoles”. Le di la razón, metí mano, 
y aquello me valió el indulto. (El capitán Alatriste, 196– 197) 
 
– Broniąc waszmościnego marszałka, jak tu czytam, zaszlachtowałeś dwóch czy trzech. 
– To byli Niemcy, Ekscelencjo. Zresztą pa marszałek powiedział: „Do pioruna, Alatriste, skoro 
mają mnie zabić buntownicy, niechże to przynajmniej będą Hiszpanie”. Przyznałem mu rację, 
ruszyłem do walki i zasłużyłem na odpuszczenie. (Kapitan Alatriste, 197) 
 

Fragment 3 
– ¿Llevarme a Max?… No gracias. Prefiero arruinarme sola. 
– No empieces con lo mismo, guapita. No seas pesada –el semáforo cambiaba a verde 
y Menchu puso una marcha, acelerando–. Sabes perfectamente que no me refería a él… 
Además es un cielo. 
– Un cielo que te chupa la sangre. 
– No sólo la sangre. 
– Haz el favor de no ser ordinaria. 
– Ya salió sor Julia del Santísimo Sacramento. (La tabla de Flandes, 148– 149) 
 
– Sprowadzić sobie Maxa…? Nie, dzięki. Wolę sama się zadręczać. 
– a ty znów to samo, skarbie. Nie nudź. – Zapaliło się zielone, Menchu ruszyła i ostro dodała 
gazu. – Wiesz doskonale, że nie o niego mi chodziło… Poza tym to anioł. 
– Anioł, który krew z ciebie wysysa. 
– Nie tylko krew. 
– Czy mogłabyś nie być ordynarna? 
– Witamy Siostrę Julię od Najświętszego Sakramentu. (Szachownica flamandzka, 142– 143) 

 
Fragmenty 1 i 2 to przykłady humoru sytuacyjnego w dialogu. W rozmowie Coya 

i Tanger z Cmentarzyska Bezimiennych Statków dochodzi do nieporozumienia. W cytacie 

zaczerpniętym z powieści Kapitan Alatriste komizm jest wynikiem kontrastu między 

urzędowym tonem zadawanych pytań, a dynamicznymi odpowiedziami bohatera. W obu 

przypadkach oddanie zabiegów humorystycznych w przekładzie jest co najmniej 

zadawalające. Ponadto przytoczone humorystyczne „wstawki” literackie służą 

urozmaiceniu lektury, mimo że występują w umiarkowanej ilości w powieściach Péreza-

Reverte.  

Fragment 3 różni się od dwóch pozostałych cytatów. W rozmowie bohaterek 

Szachownicy Flamandzkiej, Menchu i Julii, zastosowana została gra słowna opierająca się 

na polisemii hiszpańskiego czasownika chupar, który może oznaczać „lizać”, „wysysać” 

lub, wjęzyku potocznym, „robić loda” (kolokwialnie chupar la polla). W rezultacie 

komentarz Menchu, iż Max no sólo [le chupa] la sangre zostaje przez Julię uznany za 



~ 104 ~ 
 

ordynarny. W polskojęzycznej wersji, czasownik chupar został oddany za pomocą 

jednego z jego polskich odpowiedników „wysysać”. W przekładzie zachowany zostaje 

wszakże element znaczeniowy związany z pieniędzmi (tak hiszpańskie chupar la sangre, 

jak polskie „wysysać krew” to metaforyczny sposób określenia wyłudzania dóbr 

materialnych), lecz dochodzi do przesunięcia znaczeniowego i zmiany możliwej recepcji 

części dialogu, którą bohaterka uznaje za ordynarną. Polski czytelnik 

najprawdopodobniej skojarzy komentarz Menchu „nie tylko [wysysa ze mnie] krew” 

z „wysysaniem energii”. Czytając polską wersję tekstu, można mieć zatem wątpliwości, 

co do zasadności określenia komentarza Menchu przymiotnikiem „ordynarny” 

W odróżnieniu od powieści, gdzie humor i gry słowne stanowią dodatek do 

absorbującej intrygi, a ważniejsza staje się „soczysta” narracja i odpowiednie 

kształtowanie materiału językowego, felietony Artura Péreza-Reverte charakteryzuje 

duża dawka ironii, z której pomocą autor i komentator hiszpańskiej codzienności stara 

się przedstawić intrygujące go tematy społeczne i polityczne. Sarkastyczne poczucie 

humoru Péreza-Reverte, indywidualny sposób obrazowania i nazywania otaczających go 

zjawisk oraz przemyślany dobór środków stylistycznych to główne zalety felietonów 

hiszpańskiego pisarza. Ponadto Pérez-Reverte nikogo w swych tekstach nie ośmiesza, 

a jedynie przedstawia komentowane wydarzenia, posługując się techniką karykatury 

(por. Cruz Mendizábal, 2000: 108). Wymienione cechy stanowią o indywidualnym stylu 

pisarza i  powinny zostać możliwie najdokładniej odzwierciedlone w przekładzie jako 

inwariant tłumaczeniowy: 
 
Haz algo, Marías  

Querido Javier: 
Llevo unas semanas pensando en pedirte que tomes cartas en el asunto. Tú que estuviste en 
Oxford y toda la parafernalia, y tienes influencias con los perros ingleses y con sus 
primos gringos, y Su Graciosa Majestad la madre del Orejas te da premios, y además 
eres rey de Redonda y eso te faculta para hablar en la ONU, podrías hacer la gestión. 
Porque esto, colega, ya no hay cristo que lo aguante. Al final va a resultar que Lutero 
y Calvino y hasta Enrique VIII y todos aquellos herejes listillos tenían razón, y que este país 
de gilipollas –por si no caes, me refiero a España- perdió el tren hace siglos y ahí sigue, 
mirando la vía con cara de memo. (Con ánimo de ofender, 457) 
 
Zrób coś, Marías  

Drogi Javierze, 
od paru tygodni chcę cię poprosić, żebyś zajął stanowisko w tej sprawie. Ty, który byłeś 

w Oksfordzie i sam już nie wiem gdzie jeszcze, i masz wpływy u angielskich psów i ich 
kuzynów gringos, a Jej Prześmieszna Królewska Mość, matka Uszatego, daje ci 
nagrody, i na dokładkę jesteś królem Redondy, dzięki czemu masz możliwość 
przemawiania w ONZ, mógłbyś wreszcie coś robić. Bo już dłużej nie da się tego 
wytrzymać. W końcu okaże się, że Luter, Kalwin, a nawet Henryk VIII i wszyscy ci 
zatwardziali heretycy mieli rację i że ten kraj palantów – gdybyś nie zaskoczył, mam na myśli 



~ 105 ~ 
 

Hiszpanię – spóźnił się na pociąg przed czterema wiekami i ciągle stoi na peronie, gapiąc się 
na tory z miną debila. (Życie jak w Madrycie, 154) 

 

Przytoczony fragment felietonu Haz algo, Marías pochodzi z tomu Con ánimo de ofender, 

stanowiącego zbiór artykułów Péreza-Reverte z lat 1998-2001. Teksty zebrane 

w hiszpańskim zbiorze przeszły proces selekcji, a wybrane felietony zostały 

przetłumaczone na język polski przez Wojciecha Charchalisa i opublikowane w tomie pt. 

Życie jak w Madrycie. Zaprezentowany urywek stanowi początek felietonu, który 

w całości poświęcony jest niewydolności Królestwa Hiszpanii. Arturo Pérez-Reverte 

świadomie wybiera formę listu do swojego kolegi po fachu, pisarza Javiera Maríasa, 

z którym przez pewien czas dzielił stronę w niedzielnym dodatku XLSemanal. Pérez-

Reverte decyduje się na formę epistolarną, gdyż dzięki temu nie kieruje zarzutów 

bezpośrednio do władz, ani do czytelnika, ale do osoby trzeciej, która jego zdaniem ma 

większy posłuch w sferach rządzących.  

Na początku listu autor uzasadnia wybór adresata i wymienia szereg zasług 

i koneksji Javiera Maríasa, które uznaje za istotne. Początek tekstu sugeruje, że adresat 

listu jest osobą kompetentną, która może dokonać pozytywnych zmian w państwie. 

Jednakże każde kolejne zdanie stanowi dekonstrukcję początkowej idei. Pérez-Reverte 

wymienia wprawdzie same zalety Javiera Maríasa, ale w miarę enumeracji kolejnych 

funkcji, autor-narrator staje się coraz bardziej ironiczny, wychwala Maríasa, 

a jednocześnie umniejsza jego zasługi poprzez zastosowanie słownictwa 

nacechowanego emocjonalnie. W oznaczonym we fragmencie zdaniu pojawiają się 

negatywne określenia: perros ingleses zamiast los ingleses („Anglicy”); sus primos gringos 

zamiast los norteamericanos lub los estadounidenses („Amerykanie”, „mieszkańcy USA”); 

Su Graciosa Majestad la madre del Orejas zamiast neutralnego Su Majestad Isabel II la 

madre del príncipe Carlos („Jej Wysokość Elżbieta II matka księcia Karola”). 

Zastosowanie pejoratywnych, choć zabawnych, określeń sprawia, że pomimo 

enumeracji szeregu zalet Javiera Maríasa, ironiczny wydźwięk tekstu staje się oczywisty. 

W przekładzie na język polski oryginalny zabieg konstrukcyjny został zręcznie 

zachowany, gdyż perros ingleses zostali przetłumaczeni dosłownie jako „angielskie psy”, 

sus primos gringos jako „ich kuzyni gringo”, a Su Graciosa Majestad la madre del Orejas to 

doskonale brzmiące po polsku „Jej Prześmieszna Królewska Mość matka Uszatego”. 

Dodatkowym zabiegiem pogłębiającym ironiczny wydźwięk felietonu jest literacko-



~ 106 ~ 
 

kulturowe odniesienie do fikcyjnego tytułu Króla Redondy53, którego posiadaczem jest 

Xavier I, czyli Javier Marías. Jako posiadacz tytułu królewskiego, Marías ma zatem, 

według Péreza-Reverte, prawo głosu w ONZ, mimo że królestwo Redondy jest tworem 

umownym. Można przypuszczać, że informacja o przekazaniu fikcyjnego tytułu 

Maríasowi odbiła się w Hiszpanii szerokim echem, w Polsce natomiast tytuł ten jest 

mało znany. Dlatego też zastosowany zabieg może nie zostać dostrzeżony przez 

potencjalnego czytelnika przekładu z uwagi na brak odpowiedniego ukierunkowania 

jego interpretacji (poprzez przypis, wyjaśnienie w tekście, itp.). 

Na uwagę zasługuje ponadto obraz Hiszpanii jako pasażera, który spóźnił się na 

pociąg (w domyśle pociąg do modernizacji), ale mimo to wciąż pozostaje na peronie 

i wpatruje się w tory z głupią miną. Tak wersja oryginalna, jak przekład, doskonale 

oddają zamysł autora, który w tym momencie ucieka od politycznej poprawności 

i tworzy sugestywne porównanie noszące znamiona sarkazmu. 

 Jednakże ironia Péreza-Reverte nie ogranicza się do stosowania wymownych 

w swej ironii obrazów. Krytyczny stosunek autora do rzeczywistości przejawia się 

również poprzez zastosowanie innych środków, które mają uświadomić czytelnikowi 

ironiczny lub sarkastyczny charakter wypowiadanych opinii. W tym celu powróćmy do 

nieprzeanalizowanej części felietonu pt. Vomitando el yougur: 

 
Vomitando el yogur 
Las veo pasar, digo (…) tan esqueléticas que entran ganas de invitarlas en Pans and 
Company, que está allí cerca, en plan come algo hija, por Dios, que tú te verás muy Esther 
Cañadas y muy fashion, o así, pero la verdad es que da lástima veros a la Cañadas y a ti. 
Que la penúltima que me encontré de ese calibre fue en África. (No me cogeréis vivo, 
159) 
 
Wymiotując jogurtem 
Widzę je, jak przechodzą (…) tak szkieletyczne, że ma się ochotę zaprosić je do Pans and 
Company, które mieści się w pobliżu, żeby biedaczki wreszcie coś zjadły, na Boga, bo 
może wyglądają jak Esther Cañadas i w ogóle bardzo modnie, ale żal patrzeć na tę 

                                            
53 Królestwo Redondy to fikcyjne literackie państwo, którego pierwszym królem proklamował się (jak 
głosi legenda) Matthew Dowdy Shiell, ojciec brytyjskiego pisarza science-fiction i fantasy, M. P. Shiella. 
Wersja ta została rozpowszechniona przez Shiella juniora, który stwierdził, iż odziedziczył tytuł po ojcu 
i jest drugim królem Redondy, Filipem (Felipe) I. Tytuł był przekazywany przez pisarzy kolegom po fachu, 
przechodził zatem z jednego pisarza na drugiego, aż w końcu został on przyznany hiszpańskiemu 
prozaikowi, Javierowi Maríasowi, czyli królowi Xavierowi I. Javier Marías jako król Redondy rozpoczął 
tradycję nadawania tytułów szlacheckich osobom związanym z kulturą i sztuką. Wśród uhonorowanych 
znalazł się również Arturo Pérez-Reverte, który w 1999 roku otrzymał tytuł Duque de Corso y Real 
Maestro de Esgrima. W zacnym gronie redondańskich szlachciców znaleźli się także między innymi: 
Eduardo Mendoza, Pedro Almodóvar, Umberto Eco oraz Milan Kundera. Więcej informacji znajduje się na 
stronach internetowych: http://www.blog.muza.com.pl/index.php?itemid=57 (data konsultacji: 
14.10.2010) oraz http://www.museumofhoaxes.com/hoax/Hoaxipedia/Kingdom_of_Redonda/ )data 
konsultacji: 14.10.2010). 



~ 107 ~ 
 

Cañadas i na nie zresztą też. Bo ostatnią taką niewymiarową spotkałem w Afryce.(A 
w Madrycie nadal znakomicie, 38) 

 
W zacytowanym fragmencie tekstu Wymiotując jogurtem ze zbioru A w Madrycie nadal 

znakomicie, będącego wyborem artykułów z hiszpańskiego tomu No me cogeréis vivo, 

Arturo Pérez-Reverte manifestuje swój negatywny stosunek do modelek. Felietony na 

język polski przełożył Wojciech Charachlis. W oznaczonej części oryginalnego fragmentu 

autor-narrator zwraca się do hipotetycznej przedstawicielki pseudo-modelek, której 

przesadnie chuda sylwetka narzuca innym obowiązek pomocy bliźniemu i zaproszenia 

biedaczki do najbliższej jadłodajni. Narrator daje tym samym wyraz swojej ironicznej 

troski i kieruje się do modelki w te słowy: come algo hija, por Dios, que tú te verás muy 

Esther Cañadas y muy fashion, o así, pero la verdad es que da lástima veros a la Cañadas 

y a ti. Que la penúltima que me encontré de ese calibre fue en África. W miarę dosłowne 

tłumaczenie tego fragmentu to: „zjedz coś dziecinko, na Boga, może wyglądasz bardzo 

jak Esther Cañadas i bardzo fashion lub coś w tym stylu, ale naprawdę przykro na was 

patrzeć, na tę Cañadas i na ciebie. Bo wcześniej spotkałem się z osobą o takich 

wymiarach, ale w Afryce”. Autor stosuje przemyślany zabieg, cytując słowa, które miałby 

ochotę powiedzieć przedstawicielce opisanych wcześniej ze szczegółami niezdrowo 

chudych pseudo-modelek. Zdanie w orygonale nie jest bezpośrednio skierowane do 

samego czytelnika, jak to ma miejsce w przekładzie, co zmienia perspektywę odbiorczą 

i pogłębia ironiczny wydźwięk fragmentu oryginalnego w porównaniu z przekładem, 

który ten element traci. Jednak warto podkreślić, iż ironia na usługach Artura Péreza-

Reverte nie wywołuje radosnego śmiechu, a demaskatorski półuśmiech stanowiący 

jednocześnie pretekst do refleksji. Głównym celem autora-narratora jest analiza 

mechanizmów społecznych. W swoich felietonach Pérez-Reverte spogląda na 

społeczeństwo krytycznym okiem i wytyka jego wady, ale nie za pomocą realistycznego 

opisu, a posługując się ironią. 

Podsumowując analizę porównawczą oryginału i przekładu, zabieg zmiany 

perspektywy i chwilowej modyfikacji narracji nie powinien sprawić problemu 

w przekładzie, w wersji polskojęzycznej dochodzi jednak do niewielkiej, ale znaczącej 

stylistycznej zmiany. Zdanie będące bezpośrednim zwrotem do jednej z bohaterek 

felietonu zostało przetłumaczone jako zdanie podrzędne odnoszące się do wszystkich 

przedstawicielek grupy. W polskiej wersji znika refleksja autora-narratora nad tym, co 

miałby ochotę powiedzieć jednej z pseudo-modelek, pogłębiony zostaje natomiast 



~ 108 ~ 
 

dystans między autorem-narratorem a  grupą dziewcząt. W tekście oryginalnym dystans 

na osi autor-narrator-modelka zostaje w znacznej mierze zmniejszony. Ponadto, mimo 

że ogólna informacja zostaje w przekładzie zachowana, zneutralizowany został element 

szyderczego półuśmiechu wywołany poprzez kreację „troskliwego” Péreza-Reverte, 

który ma ochotę podejść, zwrócić się bezpośrednio do jednej z pseudo-modelek 

i zaciągnąć ją siłą do Pans and Company.  

W wersji docelowej zaskakuje również przekład ostatniego zdania. Oryginalna 

fraza Que la penúltima que me encontré de ese calibre fue en África została 

przetłumaczone: „Bo ostatnią taką niewymiarową spotkałem w Afryce”. Takie 

rozwiązanie dziwi, gdyż w wersji oryginalnej zdanie dotyczy „przedostatniej osoby 

o takich wymiarach”, którą autor-narrator widział w Afryce. Oznacza to, że zanim autor-

narrator spotkał pseudo-modelkę, o której mowa, widział podobnie wychudzone osoby 

tylko w Afryce. Zaproponowany przekład analizowanej kwestii to: „ostatnia taka 

niewymiarowa”. Wprawdzie przesadnie chude modelki mogą zostać uznane za 

„niewymiarowe”, ale równie dobrze „niewymiarowa” może być każda kobieta, która nie 

spełnia kryteriów „rozmiarówki” danej firmy, danego projektanta, danego modelu, itp. 

Ponadto zastosowanie nacechowanego negatywnie przymiotnika „niewymiarowy” 

sprawia, iż subtelne niedopowiedzenie w oryginale zmienia się w eksplicytne 

waloryzowanie, które burzy główną zasadę konstrukcyjną ironii. Stąd znacznie lepiej 

brzmiałoby na przykład: „Bo wcześniej spotkałem osobę o takich wymiarach, ale 

w Afryce”. Rzeczownik „wymiary” jest neutralny, a negatywna wymowa fragmentu 

wynika z implicytnej insynuacji poprzez odniesienie do Afryki, kontynentu kojarzącego 

się jednoznacznie z głodem jego mieszkańców, nie eksplicytnego jej wyłożenia. 

Arturo Pérez-Reverte w swoich felietonach stara się przedstawić gorzką 

rzeczywistość współczesnej Hiszpanii za pomocą ironii. Mimo że teksty zawierają 

elementy komizmu, a ich lektura wywołuje uśmiech, jest to uśmiech podszyty satyrą, 

szyderstwem oraz hiperbolizacją przedstawionych wydarzeń. Autor wyolbrzymia 

pewne kwestie, ocierając się niejednokrotnie o groteskę, a jego pozornie zabawne 

felietony mają achęcić czytelnika do refleksji nad rzeczywistością (por. Castillo-Gallego, 

2000: 99). Niemniej jednak, w niektórych artykułach odnaleźć można nie tylko sarkazm 

i gry perspektywą, ale i gry słowno-kulturowe: 
 
Reyes Magos y Magas 



~ 109 ~ 
 

Para llegar a España los Reyes deben pasar por Oriente, como siempre. Y eso está un pelín 
jodido. Tienen que cruzar el Tigris y el Éufrates sin que los marines norteamericanos los 
liberen de sí mismos, como al resto de Iraq (…). Pensarás (…) que al llegar a España mejorará 
el asunto, pero no (…). Para empezar, la estrella que los guía dejará de verse cuando lleguen 
a la costa, engullida por las luces de las urbanizaciones (…) Pero la estrella da igual, oye. 
¿No son magos? Que se compren un GPS. (No me cogeréis vivo, 523-524) 
 
Trzej Królowie i Królowe 
Żeby przyjechać do Hiszpanii, Trzej Królowie muszą przejechać przez Orient, jak zawsze. I tu 
mają trochę przerąbane. Muszą przejść Tygrys i Eufrat uważając, żeby amerykańscy marines 
nie uwolnili ich od nich samych, tak jak to zrobili z całą resztą Iraku. (…) Pomyślisz sobie (…), 
że po przyjeździe sprawy się polepszą. Ale nie. (…) Zacznijmy od początku: po pierwsze 
gwiazda, która ich prowadzi, przestanie być widoczna, kiedy dotrą do wybrzeża, połknięta 
przez światła osiedli (…) Jednak gwiazda jest im niepotrzebna, przecież to Trzej 
Królowie. Niech sobie kupią GPS. (A w Madrycie nadal znakomicie, 131) 

 

Zaprezentowany fragment pochodzi z felietonu zatytułowanego w wersji polskiej Trzej 

Królowie i Królowe, a w oryginale Reyes Magos y Magas. Cały tekst stanowi grę kulturową 

z hiszpańską tradycją, według której to nie Gwiazdor ani Święty Mikołaj, a Trzej 

Królowie przynoszą dzieciom bożonarodzeniowe podarunki w nocy z 5 na 6 stycznia. 

W pierwszej części artykułu autor-narrator przedstawia skomplikowaną sytuację 

Trzech Króli, którzy mają przysłowiowo „pod górkę” i muszą przebyć daleką drogę z Azji 

do Hiszpanii, co w dzisiejszych czasach wcale nie jest tak proste. Zaprezentowany 

fragment dotyczy jednak tego, co czeka Trzech Króli po przybyciu do Hiszpanii. Okazuje 

się, że miejskie oświetlenie sprawi, iż prowadząca ich gwiazda będzie całkowicie 

niedostrzegalna. W związku z czym w tekście pojawia się ciekawa i zabawna gra słowna, 

wprowadzająca element komizmu: Pero la estrella da igual, oye. ¿No son magos? Que se 

compren un GPS. Zabawa polega na wykorzystaniu nazwy własnej Reyes magos, czyli 

dosłownie „Królowie–Magowie”. Pérez-Reverte wprowadza ironiczne pytanie 

retoryczne związane z źródłosłowem przytoczonej nazwy własnej: ¿No son magos? Que 

se compren un GPS, czyli poddaje w wątpliwość magiczne zdolności Trzech Króli 

stwierdzając: „Nie są magami? Niech sobie kupią GPS”. W polskiej wersji felietonu 

dokładne oddanie użytej w oryginale gry słownej było niemożliwe, gdyż polscy Trzej 

Królowie nigdy nie byli postrzegani jako czarodzieje. Dlatego w przekładzie znika 

oryginalna gra językowa, zrekompensowana pośrednio użyciem wyrazu „przecież”: 

„Jednak gwiazda jest im niepotrzebna, przecież to Trzej Królowie. Niech sobie kupią 

GPS.” 

W dalszej części felietonu Pérez-Reverte posuwa się w swojej grze o krok dalej. 

Tym razem wykorzystuje nie tylko warstwę językową, ale i element kulturowy związany 



~ 110 ~ 
 

z wszechobecnym w Hiszpanii propagowaniem politycznej poprawności 

i równouprawnienia, także językowego: 
 
El drama se planteará cuando (…) sepan que el Gobierno acaba de aprobar el decreto ley de 
Reyes Magos y Magas de Género y Buen Rollito. (…) De momento, a partir del año 
próximo tendrá que haber una reina maga por cada dos reyes, como mínimo (…) 
Pero la cosa no acaba ahí. La Ley de Reyes Magos y Magas de Género y Buen Rollito prohíbe 
terminantemente a sus majestades referirse en el futuro a los niños españoles como niños 
españoles. Cualquier discurso público deberá empezar con las palabras “niños y niñas de las 
diversas naciones y/o nacionalidades de aquí” (…) a fin de no crispar con terminología 
fasciomachista. (…) Los juguetes deberán ser “asexuados, plurales, metrosexuales, 
paritarios, igualitarios y sanitarios”. Por ovarios. (No me cogeréis vivo, 524-525) 

 
Dramat pojawi się, kiedy (…) dowiedzą się, że rząd uchwalił dekret o Trzech Królach 
i Królowych Rodzaju. (…) Chwilowo od przyszłego roku na każdych Trzech Króli będzie 
musiała przypadać co najmniej jedna Królowa (…) 
Sprawy jednak nie na tym się kończą. Dekret o Trzech Królach i Królowych Rodzaju 
stanowczo zabrania ich wysokościom zwracania się do hiszpańskich dzieci per hiszpańskie 
dzieci. Każdy dyskurs publiczny powinien zaczynać się od słów: „chłopcy i dziewczynki 
z różnych nacji i/lub narodowości, itp., itd.”, aby nie drażnić nikogo terminologią macho-
faszystowską. (…) Zabawki powinny być „apłciowe, mnogie, metroseksualne, 
parytatywne, egalitarne i sanitarne”. Zaraz tu padnę. (A w Madrycie nadal znakomicie, 
132-133) 

 

W zacytowanym fragmencie autor-narrator w charakterystyczny, groteskowy sposób 

wyraża swoje zdanie na temat uchwalanych w Hiszpanii praw i dekretów 

o równouprawnieniu płci. Posługując się przykładem Trzech Króli, tworzy fikcyjną 

sytuację politycznej hiperpoprawności, która jest zdeformowanym odbiciem 

współczesnej rzeczywistości. Stąd w felietonie pojawia się opis nowej uchwały: el 

decreto ley de Reyes Magos y Magas de Género y Buen Rollito, która ma regulować kwestie 

związane z  polityczną poprawnością święta Trzech Króli. Sama nazwa nowego prawa 

stanowi swoistą grę językowo-kulturową. Po pierwsze wyrażenie de Género odnosi się 

do powszechnie znanych formuł jak violencia de género, czyli „przemoc na tle płciowym” 

lub igualdad de género – „równouprawnienie płci”. Wyrażenia te często pojawiają się 

w tekstach prawniczych oraz w hiszpańskich mediach. Dla przeciwwagi, druga część 

nazwy nowego prawa y Buen Rollito odnosi się do kolokwialnego wyrażenia buen rollo 

(występującego czasami w formie zdrobnionej: buen rollito), oznaczającego „dobre 

wibracje”, „pozytywną energię”, ale również „dobre dogadywanie się”. Wyrażenie to 

można zatem rozumieć jako slangową wersję politycznej poprawności. Wprowadzona 

irracjonalna nazwa nowego prawa w języku polskim mogłaby brzmieć następująco: 

„Ustawa o równouprawnieniu płci i pozytywnej energii Trzech Królów i Królowych.” 

Niemniej jednak, w oficjalnej polskojęzycznej wersji artykułu pojawia się inna 



~ 111 ~ 
 

propozycja: „dekret o Trzech Królach i Królowych Rodzaju”. Wprawdzie zaproponowane 

rozwiązanie brzmi niezrozumiale i groteskowo, podobnie jak wersja oryginalna, 

zabrakło w nim nawiązania do równouprawnienia oraz elementu języka kolokwialnego, 

czyli dwóch kluczowych składników gry stworzonej przez Artura Péreza-Reverte. 

Wątpliwości budzi również użycie określenia „dekret”, które w języku polskim używane 

jest rzadziej niż w hiszpańskim, jednakże taki wybór mógł mieć na celu kompensację 

wcześniej poniesionych strat w przekładzie nazwy nowego prawa. 

Gra językowo-kulturowa związana z tytułem nowego i irracjonalnego dekretu 

o Trzech Królach to nie jedyna zabawa językiem w tym fragmencie. W części końcowej 

pojawia się bowiem cytat z nowej ustawy: Los juguetes deberán ser “asexuados, plurales, 

metrosexuales, paritarios, igualitarios y sanitarios”. Por ovarios. Zdanie stanowi grę 

słowną opierającą się na enumeracji odpowiednio dobranych przymiotników 

zaczerpniętych z urzędowo-prawniczej nowomowy. Przymiotniki zostały pogrupowane 

w taki sposób, aby zdanie zyskało specyficzny rytm. W wersji wyjściowej drugi 

przymiotnik (plurales) rymuje się z przymiotnikiem trzecim z kolei (metrosexuales), 

a trzy ostatnie przymiotniki (paritarios – igualarios – sanitarios) rymują się ze sobą oraz 

z ekspresywnym komentarzem por ovarios (dosł. „na/przez jajniki”), który stanowi 

„żeńską” wersję często używanego przez Péreza-Reverte kolokwializmu por cojones 

(dosł. „na/przez jaja”). W przekładzie na język polski gra słowna zagubiła się w procesie 

tłumaczenia lub późniejszej korekty redakcyjnej. Wersja polskojęzyczna brzmi bowiem 

następująco: „Zabawki powinny być „apłciowe, mnogie, metroseksualne, parytatywne, 

egalitarne i sanitarne”. Zaraz tu padnę.” Jednakże być może udałoby się uratować więcej 

z oryginalnego rytmu enumeracji, przestawiając kolejność przymiotników w języku 

docelowym: „Zabawki powinny być „bezpłciowe, parytatywne, pluralne, 

metroseksualne, egalitarne i sanitarne”. Dzięki tej drobnej zmianie zachowany zostaje 

rym, chociaż, w odróżnieniu od oryginału, w polskiej wersji rymują się ze sobą cztery 

ostatnie przymiotniki, a nie jak w tekście wyjściowym drugi z trzecim oraz trzy ostatnie. 

Wówczas zaproponowane, dosyć dowolne tłumaczenie por ovarios jako „zaraz tu padnę” 

jest bardziej uzasadnione ze względu na podobieństwo ostatniej sylaby rymujących się 

przymiotników „–ne” oraz końcówki formy czasownikowej „–nę”. Chociaż rytm 

zyskałby, gdyby, zamiast formy „zaraz tu padnę” użyta została wersja krótszą jak: „zaraz 

padnę” lub „chyba padnę”. 



~ 112 ~ 
 

Na zakończenie analizy przekładu gier słownych i ironii w felietonach Artura 

Péreza-Reverte warto przytoczyć fragment artykułu La venganza del Coyote z 26 lutego 

2006 roku. Tekst nie doczekał się jeszcze publikacji przez żadne polskie wydawnictwo, 

a jego tłumaczenie na język polski zostało wykonane jako część pracy nad tą rozprawą: 

 
La venganza del Coyote 
Como saben ustedes, gazapo, además de conejo, significa mentira o embuste; y también 
error que, a menudo no por ignorancia sino por inadvertencia, deja escapar quien escribe 
o habla. Cualquiera que trabaje con palabras impresas sabe a qué me refiero.54 
 
Zemsta Kojota 
Jak doskonale Państwo wiecie, byk to nie tylko niekastrowany samiec bydła domowego, ale 
także słowo oznaczające błąd, zwłaszcza ortograficzny, i pomyłkę, która zazwyczaj zdarza się 
nie z powodu niewiedzy, ale przez nieuwagę osoby, która pisze czy mówi. Każdy, kto pracuje 
z tak zwanym słowem drukowanym wie, o co mi chodzi. (Przekład własny) 

 

Tematem felietonu Zemsta Kojota są niezamierzone pomyłki i błędy, które zdarzają się 

praktycznie każdemu pisarzowi czy dziennikarzowi. Usterki te stają się przyczynkiem 

do refleksji nie tylko nad ich źródłem, ale także nad zachowaniem czytelników, którzy 

specjalizują się w wyszukiwaniu wszelkich nieścisłości tego typu. Przytoczony fragment 

stanowi początek rozważań autora. Jak można zaobserwować, kluczowym elementem 

konstrukcyjnym pierwszej części tekstu jest prosta gra językowa oparta na 

dwuznaczności hiszpańskiego rzeczownika gazapo, który może oznaczać tak młodego 

królika, jak właśnie błąd, kłamstwo w języku potocznym. Dlatego też pierwsze zdanie 

zawiera dokładną definicję rzeczownika gazapo, który además de conejo, significa 

mentira, czyli „poza królikiem oznacza także kłamstwo”. Ponieważ w języku polskim nie 

ma rzeczownika, który łączyłby w sobie oba znaczenia hiszpańskiego pierwowzoru, 

przekładając fragment otwierający cały felieton, trzeba było odnaleźć taki ekwiwalent, 

który posiadałby drugie, diametralnie inne znaczenie niż „błąd” czy „kłamstwo”. Takim 

rzeczownikiem jest „byk”, który wprawdzie nie pasował idealnie do oryginalnego 

kontekstu, ale po drobnych modyfikacjach pierwszego zdania użycie wspomnianego 

rzeczownika pozwoliło zachować oryginalną grę językową, która w tekście oryginalnym 

wydawała się prostym zabiegiem językowym, jednakże w przekładzie sprawiła niemały 

kłopot. Początkowe zdanie brzmi zatem po polsku następująco: „byk to nie tylko 

niekastrowany samiec bydła domowego, ale także słowo oznaczające błąd, zwłaszcza 

                                            
54 Tekst nie został opublikowany w zbiorach felietonów Artura Péreza-Reverte w momencie pierwotnej 
redakcji niniejszej rozprawy. Jest natomiast dostępny on-line na oficjalnej stronie autora: 
http://www.perezreverte.com/articulo/patentes-corso/83/la-venganza-del-coyote/ (data konsultacji: 
styczeń 2012). 



~ 113 ~ 
 

ortograficzny”. Rzeczownik „byk” jest dobrym rozwiązaniem, ale wraz z jego 

zastosowaniem w przekładzie konieczne było wprowadzenie kilku dodatkowych zmian. 

W języku polskim bowiem „byk” to w pierwszej kolejności potoczna nazwa błędy 

ortograficznego, dopiero w kolejnym znaczeniu jest to „pomyłka”, stąd konieczność 

przytoczenia fragmentu słownikowej definicji wprowadzającej element ortografii, 

o którym nie ma mowy w tekście oryginalnym. Niemniej jednak, początkowa gra autora 

zostaje zachowana. 

Ironia, sarkazm i gry słowne to główne elementy składowe stylistycznej 

konstrukcji popularnych i poczytnych felietonów Péreza-Reverte, które, jak można 

przypuszczać, dotarły do szerszego grona odbiorców także dzięki ukazywaniu się 

w prasie oraz na stronie internetowej dodatku XLSemanal. Chociażby pod tym względem 

zasługują one na miano literatury popularnej. Felietony, których fragmenty zostały 

w niniejszej części zaprezentowane, charakteryzuje dbałość o odpowiedni dobór 

słownictwa oraz wyjątkowy typ ironiczno poczucia humoru. W czterech 

zaprezentowanych przykładach pojawiła się seria wyrażeń, konstrukcji, sformułowań, 

które doskonale odzwierciedlają przechodzące momentami w sarkazm poczucie 

humoru Autora. Nie we wszystkich przytoczonych wyjątkach z przekładów owo 

poczucie humoru, tłumaczeniowy inwariant, zostało zachowane w tym samym stopniu. 

Niemniej jednak ilość tego typu zabiegów w jednym tekście sprawia, iż utrata jednego 

lub dwóch w procesie przekładu nie powoduje znaczącego, stylistycznego zubożenia. 

Mimo to warto zwrócić uwagę, iż to właśnie „cięty język” autora sprawił, iż jego teksty 

cieszą się tak dużą popularnością wśród czytelników. 

2.3. Ironiczny Eduardo Mendoza a kategoria czarnego humoru 
w Przygodzie fryzjera damskiego 
 

Zupełnie inny typ komizmu, chociaż również opartego na odpowiednim użyciu 

technik narracyjnych i stylistycznych, proponuje Eduardo Mendoza, kolejny poczytny 

hiszpański pisarz, który zyskał popularność na całym świecie. Jeżeli jednak gry słowne 

lub ironia stanowiły jedną z wielu składowych stylu Andrzeja Sapkowskiego lub Artura 

Péreza-Reverte, w przypadku powieści Eduardo Mendozy humor jest jednym 

z kluczowych elementów konstrukcyjnych, zaraz obok intrygi. Celem komizmu 

w twórczości Mendozy jest przede wszystkim zaoferowanie czytelnikowi jak 

największej możliwej dawki przyjemności, aby ten przystąpił wraz z autorem do „paktu” 



~ 114 ~ 
 

radykalnej ale prześmiewczej krytyki rzeczywistości (por. Colmeiro, 1989: 410). 

Opisując literacki styl Mendozy, Jiři Chalupa stwierdza: 
 
Eduardo Mendoza zademonstrował w przekonujący sposób, że do jego licznych zalet należy 
zdolność użycia i mieszania różnych dyskursów i stylów narracyjnych z godnym podziwu 
mistrzostwem (2007: 103, przekład własny)55. 

 

Poczucie humoru i różnorodność form narracji oraz kodów językowych używanych 

przez bohaterów to główne elementy stanowiące o popularności powieści Eduarda 

Mendozy. W twórczości Mendozy odnaleźć można bardzo różnorodne formy komizmu 

jak humor sytuacyjny czy humor w konstrukcji bohaterów. Element śmiechu stanowi tu 

naturalny i odprężający przerywnik w lekturze, nie jest to sarkastyczny półuśmiech 

wynikający z zabiegów takich jak hiperbolizacja, nie jest to humor podszyty 

szyderstwem, a szczery „chichot” czystej przyjemności. 

Jedną z najbardziej znanych powieści hiszpańskiego pisarza jest La aventura del 

tocador de señoras, czyli Przygoda fryzjera damskiego, która posłuży nam za źródło 

przykładów komizmu i jego przekładu na język polski. Autorką tłumaczenia jest 

Marzena Chrobak. Warto nadmienić, iż powieść stanowi trzecią część trylogii 

kryminalnej z udziałem tego samego, bezimiennego, głównego bohatera, akcja 

wszystkich trzech powieści rozgrywa się w Barcelonie. 

Stwierdzenie, że w Przygodzie fryzjera damskiego odnaleźć można wiele 

elementów komizmu byłoby błędne, gdyż powieść składa się prawie wyłącznie 

z ironiczno-absurdalnych opisów, zabawnych sekwencji i gier słownych, przeplatanych 

kilkoma zdaniami klasycznej narracji, aby czytelnik miał możliwość wzięcia oddechu 

przed kolejnym atakiem śmiechu. Eduardo Mendoza uczynił z wyrazistego humoru swój 

znak rozpoznawczy, jest to zatem tłumaczeniowy inwariant stylistyczny, który 

koniecznie powinien zostać oddany w przekładzie w możliwie najdokładniejszy sposób. 

Zadanie to wymaga ogromnej kreatywności: 
 

Cañuto era un hombre de mediana edad, tirando a viejo. En los años 70 (de nuestra era) 
había robado varios bancos. No bancos de sentarse, sino oficinas bancarias. Operaba 
solo, con una media en la cabeza y la otra en el bolsillo (por si acaso). (La aventura del 
tocador de señoras, 15) 
 
Cañuto był człowiekiem w średnim wieku, zbliżającym się powoli do podeszłego. W latach 
siedemdziesiątych (naszej ery) obrabował wielu punków, pardon, wiele banków. Działał 

                                            
55 „Eduardo Mendoza ha demostrado de un modo más que convincente que entre sus principales virtudes 
pertenece la capacidad de utilizar y mezclar con una admirable maestría diferentes discursos y estilos 
narrativos.” 



~ 115 ~ 
 

sam, z jedną pończochą na głowie i drugą, zapasową, w kieszeni (na wszelki wypadek). 
(Przygoda fryzjera damskiego, 11) 

 
Przytoczony cytat z pierwszego rozdziału Przygody fryzjera damskiego to opis niejakiego 

Cañuto, który dawniej zajmował się rabowaniem banków. W oryginale Mendoza stosuje 

prostą grę językową opartą na wieloznaczności leksemu banco, który po hiszpańsku 

oznaczać może „bank” lub „ławkę”. Stąd narrator i główny bohater w jednym musi 

uściślić swoje zdanie: había robado varios bancos. No bancos de sentarse, sino oficinas 

bancarias. Fragment przetłumaczony dosłownie na język polski traci sens i element 

humorystyczny: „okradł wiele banków. Nie ławek, ale oddziałów bankowych”. Dlatego 

tłumaczka zdecydowała się zastąpić oryginalną grę językową, inną, adekwatną do 

kontekstu, która sprawdzi się w języku docelowym: „obrabował wielu punków, pardon, 

wiele banków”. Oryginalna językowa zabawa została w tekście docelowym zastąpiona 

inną, opartą na fonetycznym podobieństwie rzeczowników „punk” i „bank”, co pozwoliło 

zachować humorystyczny wydźwięk opisu nieudolnego rabowania banków przez 

Cañuto. 

Eduardo Mendoza manipulacje językiem opanował do perfekcji, stąd w jego 

powieściach pojawiają się nie tylko zabiegi oparte na polisemii czy homonimii, ale także 

bardziej kreatywne gry językowe uwarunkowane kulturowo, chociaż nie zawsze jest to 

kultura hiszpańska: 
La familia que regentaba la pizzería, compuesta por la señora Margarita, el señor Calzone 
y su hijito Cuatroquesos, eran a mis ojos el paradigma de la felicidad. (La aventura del 
tocador de señoras, 47) 
 
Rodzina prowadząca pizzerię, złożona z pani Margherity, pana Calzone i ich synka Quattro 
Stagione, stanowiła w moich oczach paradygmat szczęścia. (Przygoda fryzjera damskiego, 
34) 

 
Zaprezentowany fragment stanowi część opisu codziennej rutyny głównego bohatera. 

Protagonista56 często zagląda do pobliskiej pizzerii prowadzonej przez rodzinę 

o imionach, które są nazwami włoskich dań. Użyte przez Mendozę nazwy włoskich dań 

nie tylko odpowiadają charakterystyce prowadzonego przez rodzinę baru, ale stanowią 

jeden z elementów szeroko pojętej popkultury. Margarita to po hiszpańsku nie tylko 

„Małgorzata”, ale i znaturalizowana nazwa jednego z podstawowych typów pizzy 

z pomidorami, mozzarellą i listkami bazylii. Calzone to rodzaj włoskiego, dużego 

„pieroga” z ciasta drożdżowego (takiego, jak do pizzy) z nadzieniem, a Cuatroquesos to 

                                            
56 Według Słownika terminów literackich: „Bohater grający główną rolę w przebiegu fabularnym utworu 
epickiego bądź dramatycznego” (Sławiński, 2008: 440).  



~ 116 ~ 
 

dosłownie „cztery sery”, czyli typ pizzy z sosem pomidorowym i, jak sama nazwa 

wskazuje, czterema rodzajami sera. Nic dziwnego, że hiszpańskie imiona-nazwy potraw 

zostały w przekładzie zachowane. Ponadto, jako że w polskich pizzeriach nadal 

obowiązuje włoska pisownia nazw „Margherita” i „Calzone”, które nie zostały 

zasymilowane, aby zachować spójność rodzinnych imion, tłumaczka zdecydowała się 

zastąpić imię synka Cuatroquesos (po polsku: „Cztery sery”) innym przydomkiem: 

„Quattro Stagione”. Jest to pizza potocznie zwana „cztery pory roku”, która składa się 

z czterech części, każda z innym dodatkiem. Zastanawia jednak, dlaczego w przypadku 

przekładu imienia synka Margherity i Calzonego niezastosowana została włoska nazwa 

„Quattro formaggi”, którą, w niezmienionej, włoskiej formie, nadal można spotkać 

w polskich pizzeriach. Mimo to, dzięki drobnej zmianie, w polskojęzycznej wersji 

fragmentu powieści zachowana zostaje nie tylko gra słowno-kulturowa i odniesienie do 

szeroko pojętej popkultury, ale i więź między członkami rodziny. Przekład pozostaje 

spójny i wywołuje ten sam potencjalny efekt, co fragment wyjściowy. 

Najczęściej stosowaną grą językową Eduardo Mendozy jest jednakowoż zabawa 

wieloznacznością trzeciej osoby liczby pojedynczej odmiany hiszpańskich czasowników. 

Forma ta jest niezwykle pojemna znaczeniowo, może odnosić się zarówno do mężczyzn, 

kobiet i dzieci, spełniając ponadto funkcję grzecznościową, gdy do danej osoby 

zwracamy się per usted, czyli „pan” lub „pani”. Mendoza często korzysta z tej 

charakterystyki gramatyki języka hiszpańskiego i konstruuje fragmenty tak, aby 

pozostawić pewną dowolność interpretacji: 

 
Fragment 1 
– Señora… 
Atribuyendo a otras razones mi confusión, me atrajo y dijo: 
– Puede hablar sin reserva delante de estos caballeros. A uno de ellos ya lo conoce, pues él 
mismo acaba de presentarse y sale a diario en los periódicos. El otro es mi marido, 
Arderiu. ¿Le importa que le llame Pedro? 
– No. Por mí puede usted llamar a su marido como le dé la gana. 
– Me refiero a usted. (La aventura del tocador de señoras, 128– 129) 

 
– Proszę Pani… 
Przypisując moje zmieszanie innym powodom, przerwała mi: 
– w obecności tych dżentelmenów może pan mówić bez ogródek. Jednego z nich już pan zna, 
gdyż sam się panu przedstawił, a poza tym jego zdjęcie codziennie pojawia się w gazetach. 
Drugim jest mój mąż, Arderiu. Czy nie przeszkadza panu, że będę go nazywać Pedro? 
– Ależ skądże. Jeżeli o mnie chodzi, może się pani zwracać do swojego męża, jak tylko 
ma pani ochotę. 
– Mam na myśli pana. (Przygoda fryzjera damskiego, 96) 

 
Fragment 2 



~ 117 ~ 
 

– Reinona había estado a punto de casarse con Pardalot. Al final no se casó con Pardalot, sino 
conmigo. Me llamo Arderiu. Ella quería a Pardalot y Pardalot la quería a ella, pero en 
resumidas cuentas hizo bien casándose conmigo, porque si se hubiera casado con Pardalot 
ahora sería viuda. Viuda de Pardalot. 
– ¿Por qué no se casó con Pardalot? 
– ¿Quién? ¿Yo? 
– No. Reinona. Por qué no se casó Reinona con Pardalot. 
– Ah. No haga elipsis, que descarrilo. (La aventura del tocador de señoras, 162) 
 
– Reinona była o krok od wyjścia za niego za mąż. W końcu nie wyszła za niego, tylko za 
mnie. Nazywam się Arderiu. Kochała Pardalota, a Pardalot kochał ją, ale w ostatecznym 
rozrachunku dobrze zrobiła, że wyszła za mnie, bo gdyby była wyszła za Pardalota, byłaby 
teraz wdową. Wdową po Pardalocie. 
– Dlaczego nie za Pardalota? 
– Co dlaczego? Dlaczego nie wyszedłem za Pardalota? 
– Nie pan, Reinona. Dlaczego Reinona nie wyszła za Pardalota 
– Ach. Proszę mówić całymi zdaniami, bo się zgubię. (Przygoda fryzjera damskiego, 121– 
122) 
 

Do wywołania efektu humorystycznego w obu przytoczonych urywkach powieści 

w języku wyjściowym użyte zostały gry słowne wykorzystujące gramatyczną 

wieloznaczność trzeciej osoby liczby pojedynczej hiszpańskiego czasownika. We 

fragmencie 1 Reinona przedstawia głównemu bohaterowi swojego męża, nie wie jednak, 

jak protagonista ma na imię, zadaje zatem dwuznaczne pytanie ¿Le importa que le llame 

Pedro?, w którym forma que le llame może oznaczać zarówno, „że będę pana nazywać”, 

jak i „że będę jego nazywać” (w domyśle męża). Gdyby była to rozmowa między 

konwencjonalnymi bohaterami, można by bez trudu określić na podstawie kontekstu, iż 

pytanie skierowanodo głównego bohatera. Jednakże w absurdalnym świecie twórczości 

Mendozy tego typu pytanie automatycznie staje się przyczynkiem do gry językowej. 

Bohater rozumie pytanie w sposób najmniej prawdopodobny z możliwych i odpowiada: 

Por mí puede usted llamar a su marido como le dé la gana. W przekładzie tłumaczka 

posłużyła się podobną dwuznacznością czasownika w trzeciej osobie liczby pojedynczej, 

jednakże zamiast zaimka „jego” użyła formy „go”, która może być użyta w rozmowie 

o osobie trzeciej (mężczyźnie) lub jako forma grzecznościowa (synonim zaimka „pana”). 

Zatem pytanie przetłumaczone na język polski zawiera tę samą dwuznaczność, co 

wersja wyjściowa: „Czy nie przeszkadza panu, że będę go nazywać Pedro?”. Gra słowna 

i element humorystyczny zostają w pełni zachowane w przekładzie fragmentu 1 na 

język polski. 

Trudniejszym zadaniem okazało się przetłumaczenie na język polski podobnej 

gry słownej, która pojawia się w dalszej części tekstu (fragment 2). Autor ponownie 

wykorzystuje wieloznaczność i mnogość użyć trzeciej osoby liczby pojedynczej 



~ 118 ~ 
 

hiszpańskiego czasownika. Tym razem mąż Reinony, Arderiu, uznawany powszechnie za 

głupca, opowiada protagoniście historię związku jego obecnej żony i zmarłego 

Pardalota, którzy niegdyś mieli się pobrać, ale do ślubu nie doszło. Główny bohater 

zadaje zatem znaczące pytanie ¿Por qué no se casó con Pardalot?, w którym no se casó 

może odnosić się do osoby trzeciej, zarówno do kobiety, jak do mężczyzny: „nie wyszedł 

za” lub „nie wyszła za”. Ta sama forma może być zwrotem grzecznościowym do osoby 

traktowanej per usted, czyli „pan”/”pani”: „pan nie wyszedł za” lub „pani nie wyszła za”. 

Ponownie, mimo że w pozaliterackiej rozmowie kontekst i osoba, której pytanie dotyczy 

byłyby doskonale zrozumiałe, w świecie stworzonym przez Mendozę wszystko odbija 

się w krzywym zwierciadle komizmu. Stąd Arderiu, który sam przedstawia się na 

wstępie jako głupiec, jest przekonany, że bezimienny głowny bohater zadaje mu pytanie 

o niego samego, nie zaś o Reinonę. Jego reakcją jest zaskoczenie: ¿Quién? ¿Yo? (po 

polsku: „Kto? Ja?”). W tym przypadku język polski nie oferuje możliwości posłużenia się 

się podobnym do oryginalnego trikiem gramatycznym, gdyż, w odróżnieniu od 

hiszpańskiego, polskie formy czasownikowe odmieniają się przez rodzaje, 

a przetłumaczenie pytania jako „dlaczego nie wyszła za Pardalota?” uniemożliwiłoby 

zachowanie oryginalnego zabiegu humorystycznego. W tekście docelowym oryginalne 

pytanie zostaje zastąpione pytaniem eliptycznym, odnoszącym się do poprzedzającej je 

wypowiedzi Arderiu: Dlaczego nie za Pardalota?. W konsekwencji zmienia się też reakcja 

na zadane pytanie, nie wystarczy bowiem, że mąż Reinony odpowie „Kto? Ja?”, jak to ma 

miejsce w oryginale. Koniecznym staje się zastosowanie zabiegu kompensacji poprzez 

przeniesienie brakującej informacji z pytania zadanego przez głównego bohatera, do 

odpowiedzi  Arderiu, która w konsekwencji staje się dłuższa: „Co dlaczego? Dlaczego nie 

wyszedłem za Pardalota?”. Wprawdzie element komizmu zostaje  zachowany, jednak gra 

językowa jest niemożliwa do odtworzenia ze względu na dywergencje gramatyczne 

pomiędzy językiem wyjściowym a docelowym. 

Eduardo Mednoza to autor, który tworzy literackie kalambury nie tylko na 

poziomie użytego języka. Pisarz igra z czytelnikiem i jego oczekiwaniami, parodiując 

gatunek powieści kryminalnej. Jak sam stwierdził w jednym z wywiadów: 
 
Moje powieści stanowią parodię. Ale nie taką, której jedynym celem jest ośmieszanie. 
Bardziej niż parodią posługuję się karykaturą, gdyż staram się odkryć charakterystyczne 



~ 119 ~ 
 

cechy używając w tym celu humoru i będąc bardziej prawdziwym niż samo życie (Mendoza, 
1982: 7, przekład własny)57 

 
Mendoza posługuje się zatem nie tylko grami słownymi, parodią i karykaturą. Jego 

teksty charakteryzuje poczucie humoru ocierające się o granice absurdu. Autor często 

stosuje ironię, którą uzyskuje poprzez zestawienie dwóch rozbieżnych perspektyw, 

z których jedna, wyrażona eksplicytnie, wydaje się autentyczna i słuszna, druga, 

implicytna, stoi w opozycji do tego, co dosłowne i wyrażone oraz zawiera prawdziwy, 

często paradoksalny, głębszy sens (por. Ruiz Tosaus: 2002). Zastosowanie 

humorystycznej perspektywy pozwala autorowi nie tylko trafniej zobrazować problemy 

społeczne i polityczne współczesności, ale także dotrzeć do szerszej publiczności, która 

łatwiej przyswaja taką formę podania, co przekłada się na wysokie wskaźniki sprzedaży 

powieści Eduarda Mendozy w Hiszpanii i poza jej granicami. Dlatego zastosowanie 

odpowiednich technik translatorskich jest elementem niezbędnym w celu zachowania 

oryginalnego stylu, z którego hiszpański autor słynie na całym świecie.  

Ironia w Przygodzie fryzjera damskiego przejawia się na różne sposoby. Jednym 

z najbardziej widocznych są komentarze narratora (oznaczone w tekście przy pomocy 

nawiasów). Do odbiorcy trafia szczegółowy opis sytuacji, który zostaje doprecyzowany 

lub skorygowany poprzez zabawne komentarze „odnarratorskie”: 

 

 La aventura del tocador de 
señoras 

Przygoda fryzjera damskiego 
(tłum. Marzena Chrobak) 

1. Cerré (es un decir) la puerta de la peluquería, 
fuimos al bar y tomamos asiento. (s.118) 

Zamknąłem (symbolicznie) drzwi salonu, 
udaliśmy się do baru i usiedliśmy. (s.88) 

2. 

A la hora convenida acudí a la cita. Ella ya 
estaba allí, en una mesa del fondo, absorta en 
la succión de un refresco embotellado (por el 
camarero del bar), indiferente a canto la 
rodeaba. (s.43) 

O wyznaczonej godzinie stawiłem się na 
spotkanie. Już tam była, przy stoliku w głębi, 
zaabsorbowana butelkowanym (przez 
kelnera) napojem orzeźwiającym, obojętna na 
wszystko, co ją otaczało. (s.31) 

3. 

En su ausencia me quité el traje, que de buena 
mañana debía devolver a la tintorería del señor 
Sapastra en perfecto estado, lo sacudí y colgué 
con sumo cuidado en el respaldo de una silla 
(la silla). (s.143) 

Podczas jej nieobecności zdjąłem garnitur, 
który wczesnym rankiem miałem 
w nienagannym stanie zwrócić do pralni pana 
Sapastry, otrzepałem go i z największą 
ostrożnością powiesiłem na oparciu krzesła 
(jedynego w mieszkaniu). (s.107) 

 

W pierwszym z przytoczonych fragmentów główny bohater kończy pracę. Zgodnie 

z przyjętymi zasadami, opuszczając swój salon fryzjerski, powinien zamknąć drzwi. 
                                            
57„Mis novelas son una parodia. No una parodia con el puro y exclusivo fin de ridiculizar. Más que 
parodiar, caricaturizo porque trato de descubrir los rasgos característicos, utilizando el humor 
y siendo más real que la vida misma.” 
 



~ 120 ~ 
 

Jednak w związku ze wcześniejszym włamaniem, bohater, a jednocześnie narrator, 

zamyka drzwi, ale w nawiasie precyzuje z charakterystyczną dla siebie ironią, iż es un 

decir („tak się mówi”, „to taki sposób mówienia”, „powiedzmy”). W języku polskim 

dosłowne tłumaczenie hiszpańskiego wyrażenia brzmiałoby pretensjonalnie, jeżeli nie 

niepoprawnie, jednak wybrana semantycznie ekwiwalentna forma „powiedzmy”, 

chociaż językowo prawidłowa, nie zawiera wystarczającego ładunku humoru. Dlatego 

w przekładzie mamy do czynienia z zastąpieniem komentarza w nawiasie przysłówkiem 

„symbolicznie”, co nie tylko oddaje sens hiszpańskiego wyrażenia, ale i pozwala 

zachować wyraźnie ironiczny wydźwięk zdania.  

W przykładzie drugim pojawia się podobny zabieg stylistyczny. Dzięki 

dodatkowej informacji w nawiasie, czytelnik dowiaduje się, że un re fresco („napój”) 

podawany w butelkach, został do nich nalany przez kelnera, który, jak można 

wywnioskować, praktykuje modny recycling. Przekład na język polski opisanego chwytu 

nie okazał się problematyczny, jednakże warto zwrócić uwagę na różnicę związaną 

z modyfikacją kolejności elementów zdania w tłumaczeniu.  

W trzecim fragmencie obserwujemy analogiczne umieszczenie dodatkowej 

informacji wypowiedzianej „na stronie”. Narrator podkreśla, iż krzesło, na którym 

odwiesił garnitur, jest jedynym tego typu meblem w mieszkaniu, wyprowadzając tym 

samym czytelnika z błędu interpretacyji przestrzeni, który mógłby mieć miejsce. 

Odbiorca oryginału na podstawie przekazanych mu pierwotnie informacji miał bowiem 

pełne prawo pomyśleć, iż krzeseł w pokoju jest więcej. Ironia, a zarazem gra słowna, 

w analizowanym cytacie polega na poprzedzeniu rzeczownika silla rodzajnikiem 

nieokreślonym una (który wskazuje, iż jest to „jedno z wielu krzeseł” lub „jakieś 

krzesło”), a następnie skorygowaniu tej informacji w nawiasie poprzez zamianę 

rodzajnika nieokreślonego na rodzajnik określony la (wskazujący, iż jest to „konkretne 

i jedyne krzesło”). Język polski nie dysponuje podobnymi środkami gramatycznymi, 

dlatego gra gramatyczno-językowa i część ironii zostały utracone w przekładzie w 

związku z koniecznością zastosowania dosłownego objaśnienia sytuacji w nawiasie. 

Mimo to elementy humoru i ironii zostały zachowane dzięki kontrastowi pomiędzy 

„oficjalną” oraz „prawdziwą” wersją opisanej we fragmencie sytuacji mieszkaniowej 

głównego bohatera, gdyż zestawienie dwóch odmiennych perspektyw oddziałuje na 

czytelnika w zadawalającym stopniu. 



~ 121 ~ 
 

Absurdalno-ironiczne poczucie humoru to znak firmowy twórczości Eduarda 

Mendozy. Autor nie ogranicza się bowiem do kontrastowania dwóch wizji świata, 

„oficjalnej” i „prawdziwej”, poprzez zastosowanie odpowiednio dobranych komentarzy 

odnarratorskich w nawiasach. Mendoza z powodzeniem wprowadza inne zabiegi mające 

na celu wzbogacenie wybranej satyryczno-humorystycznej perspektywy narracyjnej. W 

rezultacie protagonista, podobnie jak pozostali bohaterowie, wyraża się w sposób 

nieadekwatny do zajmowanej pozycji w społeczeństwie, mieszając najróżniejsze rejestry 

i kody językowe, z których powstaje unikalna forma obrazowania rzeczywistości: 
 
El fresquito del alba me despertó y me hallé en el mismo sitio, pero despojado del dinero y de 
toda mi ropa, salvo de los calzoncillos, que difícilmente se habrían podido desprender 
de mi piel sin herramientas. (La aventura del tocador de señoras, 18) 
 
Zbudził mnie chłodek świtu. Tkwiłem wciąż w tym samym miejscu, aczkolwiek pozbawiony 
pieniędzy i ubrania z wyjątkiem bokserek, których nie dałoby się oderwać od mojej 
skóry, nie raniąc jej głęboko. (Przygoda fryzjera damskiego, 13) 

 

W zaprezentowanym fragmencie główny bohater opowiada o swojej pierwszej nocy 

w Barcelonie po opuszczeniu szpitala psychiatrycznego. Stan bohatera po przebudzeniu 

(nie do pozazdroszczenia) zostaje opisany w eufemistyczny, „politycznie poprawny” 

i kreatywny sposób. Złodzieje pozbawili go wszystkiego salvo de los calzoncillos, que 

difícilmente se habrían podido deprender de mi piel sin herramientas („poza majtkami, 

które trudno byłoby oddzielić od mojej skóry bez narzędzi”). Mimo że przytoczony 

urywek dotyczy zuchwałej kradzieży, a naturalną reakcją w przedstawionej sytuacji 

powinno być co najmniej pewne podenerwowanie, bohater-narrator nie traci zimnej 

krwi i w elegancki, poprawny językowo, wyszukany sposób opisuje swój opłakany stan. 

Zestawienie ze sobą dwóch nieprzystających do siebie elementów (sytuacji i reakcji na 

nią) sprawia, iż zastosowana perspektywa nabiera znamion ironii.  

Zachowanie opisanego kontrastu poznawczo-językowego w przekładzie jest 

niezbędne, aby uzyskać adekwatny efekt w języku docelowym. Tłumaczka 

z powodzeniem rozszyfrowuje grę Mendozy i w tłumaczeniu uzyskuje zbliżony rezultat. 

Rezygnuje jednak z odniesienia do narzędzi, bez których bielizna nie mogłaby zostać 

zdjęta z bohatera. Obraz ten (oddzielanie majtek przy pomocy na przykład obcęgów) 

został w przekładzie zastąpiony innym, nie mniej sugestywnym, wyrażonym z tą samą, 

co w oryginalne dozą spokoju. Bohater wyznaje, iż jego bokserek nie dałoby się oderwać 

od skóry „nie raniąc jej głęboko”. Oryginalny obraz użycia specjalistycznego sprzętu 

w celu całkowitego rozebrania bohatera został w przekładzie zastąpiony rezultatem tej 



~ 122 ~ 
 

akcji (prawdopodobnie bielizna zostałaby zdjęta razem z warstwą naskórka). Pomimo 

zmiany perspektywy (co Newmark nazywa modulacją), inwariant translatorski, czyli 

kontrast między położeniem bohatera a jego reakcją na zastaną sytuację, został 

w przekładzie zachowany, podobnie jak ironia z niego wynikająca. 

Budowa narracji Przygody fryzjera damskiego to nie tylko opowiadany 

z perspektywy głównego bohatera ciąg zdarzeń. W powieści znalazły się również teksty 

poboczne wplecione w tekst główny wzorem klasycznych powieści hiszpańskich, jak El 

Quijote. Ogłoszenia, nekrolog, pismo urzędowe czy artykuł prasowy to tylko niektóre 

przykłady tekstów pobocznych, niestanowiących elementu akcji, ale dostarczających 

informacji pomocniczych. Ich treść poznajemy dzięki procesowi lektury, któremu oddaje 

się narrator-główny bohater. Jednym z nich jest wpleciona w narrację notatka prasowa 

o zgonie znanego przedsiębiorcy Manuela Pardalota. Jednakże w krzywym zwierciadle 

Mendozy także typowy informacyjny artykuł nie jest zgodny ze swoją zwyczajową 

definicją. Tekst pozornie „zewnętrzny”,  jedynie włączony w strukturę narracji, jest 

dostosowany do stylu powieści: 
 
En la noche de ayer, es decir anoche, fue asesinado el conocido hombre de negocios M. P. 
(Manuel Pardalot), anciano de 56 años de edad (…) cuando se encontraba en su despacho, 
adonde había acudido fuera de horas de oficina (…). Una vez en su despacho, el conocido 
empresario (Pardalot) resultó muerto de varios disparos que en número de siete le 
afectaron diversos órganos vitales para la vida de Pardalot. (…) Aunque todavía no hay 
indicios acerca de la autoría del crimen, la policía ha desmentido que el asesinato de 
Pardalot guarde relación con Tour de Francia. (La aventura del tocador de señoras, 67-68) 
 
Wczorajszej nocy, to jest nocy z wczoraj na dzisiaj, został zamordowany znany 
przedsiębiorca M. P. (Manuel Pardalot), 56 lat (…) Do zbrodni doszło w jego gabinecie, do 
którego przybył poza godzinami pracy (…). Znalazłszy się w gabinecie, wspomniany 
przedsiębiorca (Pardalot) zmarł w wyniku siedmiu postrzałów, które uszkodziły 
najróżniejsze organy niezbędne mu do życia. (…). Chociaż brak jeszcze wskazówek co do 
autorstwa zbrodni, policja zaprzecza jakoby zamordowanie Pardalota miało 
jakikolwiek związek z Tour de France. (Przygoda fryzjera damskiego, 49) 
 

W przytoczonym fragmencie tekstu wyjściowego obserwujemy użycie wyrażeń 

charakterystycznych dla formy kroniki kryminalnej: resultó muerto de varios disparos 

(zmarł w wyniku licznych postrzałów) lub afectaron diversos órganos (uszkodziły różne 

organy) czy la policía ha desmentido que („policja zaprzecza/dementuje jakoby”). 

Jednakże te typowe dla gatunku prasowego zwroty zostały wzbogacone o dodatkowe 

elementy językowe, które sprawiły, iż cały tekst stał się parodią notatek 

o morderstwach z codziennej prasy. W krótkim fragmencie autor stosuje szereg gier 

słownych: zabawy polisemią, zbędne powtórzenia i nad wyraz szczegółowe wyjaśnienia 

nic nieznaczących drobiazgów. Artykuły prasowe powinna cechować prostota formy 



~ 123 ~ 
 

i jasność stylu, w świecie Mendozy natomiast notatkę prasową cechuje obsesyjna wręcz 

dbałość o detale i pedantyczne wyjaśnianie wszystkich, nawet najdrobniejszych 

szczegółów jak czas dokonania zbrodni: en la noche de ayer es decir anoche (wczorajszej 

nocy, czyli wczoraj w nocy). Podobną redundancję odnotowujemy w wyrażeniu que le 

afectaron diversos órganos vitales para la vida de Pardalot („które uszkodziły różne 

organy życiowe dla życia Pardalota”) oraz varios disparos que en número de siete („wiele 

wystrzałów, które w liczbie siedmiu”), a absurdu doszukiwać się można w końcowym 

zapewnieniu, że zabójstwo nie ma nic wspólnego z Tour de France. Wszystkie 

wymienione elementy komizmu oraz językowej grotestki sprawiają, iż włączony 

w narrację artykuł z kroniki policyjnej staje się parodią gatunku prasowego i ironiczną 

wizją obnażającą mechanizmy działania prasy, jako środka masowego przekazu 

i elementu kultury popularnej. Przekład policyjnej koniki prasowej na język polski 

powinien zatem zawierać wszystkie wymienione cechy, które stanowią jego dominantę 

semantyczną, czyli zespół cech i zabiegów stylistycznych, które składają się na czynnik 

sensotwórczy i klucz do treści tekstu. Dominanta semantyczna wymaga 

„bezwarunkowego ocalenia w procesie przekładu” (Barańczak, 2004: 16).  

Analizując tłumaczenie rzeczonego fragmentu na język polski, można stwierdzić, 

iż zachowane zostało słownictwo charakterystyczne dla specyfiki wybranego przez 

autora gatunku prasowego: „zmarł w wyniku (…) postrzałów”, „policja zaprzecza 

jakoby”, itp. Po drugie, w przekładzie pojawia się większość parodystycznych 

i redundantnych wyjaśnień jak „wczorajszej nocy, to jest nocy z wczoraj na dzisiaj”. 

Można zaobserwować jednak także pewne straty, których można było uniknąć. Na 

przykład wspomniany już fragment le afectaron diversos órganos vitales para la vida de 

Pardalot (dosł. „uszkodziły różne organy życiowe dla życia Pardalota”) został 

przetłumaczony na język polski z pominięciem dużej części ironicznych, choć zbędnych 

objaśnień: „uszkodziły najróżniejsze organy niezbędne mu do życia”. W rezultacie 

polskojęzyczna wersja zdaje się bardziej poprawna stylistycznie, a przez co odbiega od 

oryginału. Podobnie przedstawia się tłumaczenie fragmentu poświęconego liczbie 

strzałów. Hiszpańskojęzyczna wersja muerto de varios disparos que en número de siete… 

(„zmarł w wyniku wielu wystrzałów, które w liczbie siedmiu…”) został oddany w języku 

docelowym w sposób, który znacząco ogranicza oryginalną redundancję składniowo-

leksykalną: „zmarł w wyniku siedmiu postrzałów”. Tekst w języku docelowym został 

pozbawiony części parodystycznych elementów. Być może przyczynił się do tego proces 



~ 124 ~ 
 

redakcyjnej korekty językowej, bowiem dokładny przekład wszystkich zastosowanych 

przez hiszpańskiego autora zabiegów mógł z łatwością zostać uznany za błąd 

tłumaczeniowy, nie zaś za celowe działanie stylistyczne, zgodne z zamierzeniami 

pisarza. W tłumaczeniu pozostała jednakże wystarczająca, choć niepełna, liczba 

absurdalnych elementów, z Tour de France na czele, które składają się na ironiczny 

wydźwięk i parodystyczną wizję pracy dziennikarzy. 

Na zakończenie tej części analizy warto podkreślić, iż humor i ironia w powieści 

Eduarda Mendozy to nie tylko domena głównego bohatera i narratora w jednej osobie. 

Oba elementy stylistyczne pojawiają się w wypowiedziach pozostałych bohaterów, jak 

Arderiu, uznawany przez wszystkich, a nawet przez siebie samego, za osobę 

nieograniczenie głupią: 
 
Yo no soy de los que creen que toda mujer ha de estar en la cocina. En mi casa siempre ha 
habido una mujer en la cocina y meter allí a todas las demás me parece innecesario. 
(La aventura del tocador de señoras, 159) 
 
Nie należę do mężczyzn, którzy uważają, że miejsce kobiety jest w kuchni. W moim domu 
zawsze była w kuchni jakaś kobieta, a umieszczanie tam wszystkich pozostałych nie 
wydaje mi się konieczne. (Przygoda fryzjera damskiego, 119) 
 

W zaprezentowanym cytacie bohater wyraża swój pogląd na temat roli kobiety w relacji 

damsko-męskiej. Stwierdza, że nie należy do grupy mężczyzn, którzy creen que toda 

mujer ha de estar en la cocina („uważają, że każda kobieta musi przebywać w kuchni”). 

W swojej wypowiedzi stosuje powszechne używane uogólnienie (czy też metaforę 

użytkową): toda mujer ha de estar en la cocina, co jest równoznaczne ze stwierdzeniem, 

iż kobiety nie powinny pracować zawodowo, a zajmować się domem i dziećmi. Arderiu 

robi zatem wrażenie mężczyzny postępowego, nie przychyla się do powszechnego 

poglądu, że kobieta powinna przebywać cały czas w kuchni, jednakże swoją opinię 

uzasadnia argumentem, który potwierdza ogólną opinię o jego głupocie oraz demaskuje 

jego prawdziwą postawę w opisanym zakresie. Arderiu rozumie użytkową metaforę 

dosłownie i uzasadnia swoją opinię, twierdząc, iż w jego domu zawsze była jakaś kobieta 

w kuchni y meter allí a todas las demás me parece innecesario („a umieszczanie tam 

wszystkich pozostałych wydaje mi się zbędne”). Efekt humorystyczno-ironiczny 

niniejszego fragmentu, a jednocześnie dominanta translatorska, polega na dosłownej 

interpretacji wyrażenia toda mujer ha de estar en la cocina. We fragmencie docelowym 

element ten został doskonale oddany, jednakże warto zwrócić uwagę na drobną różnicę. 

W oryginalnej wersji pojawia się rzeczownik mujer poprzedzony przymiotnikiem toda 



~ 125 ~ 
 

(„każda”), natomiast w języku polskim użyty został powszechnie znany frazes „miejsce 

kobiety jest w kuchni”. W tłumaczeniu brakuje eksplicytnego podkreślenia, że chodzi 

o wszystkie kobiety, natomiast w oryginale pojawienie się przymiotnika toda („każda”, 

w znaczeniu „wszystkie”) poniekąd warunkuje zrozumienie zasad budowy gry 

językowej. W drugiej części swojej repliki Arderiu dodaje, że nie ma potrzeby, aby 

wszystkie kobiety (które, zgodnie z przeświadczeniem pewnej grupy, powinny być 

w kuchni) znajdowały się w pomieszczeniach kuchennych w jego domu (w kuchni 

byłoby zbyt tłoczno). Mimo że tej oryginalnej analogii zabrakło w przekładzie, być może 

z powodu powszechnego w języku polskim użycia formuły „miejsce kobiety jest 

w kuchni” bez przymiotnika „każdej”, absurdalna wypowiedź Arderiu zachowuje swój 

charakter. 

Na niepowtarzalny i indywidualny styl Eduarda Mendozy składają się 

niewątpliwie: absurdalno-ironiczne poczucie humoru oraz zastosowanie przez wielu 

zróżnicowanych środków, które mają na celu wywołanie efektu komizmu. Dzięki tym 

zabiegom tekst powieści staje się ciekawszy i znacznie bardziej wielowymiarowy dla 

potencjalnego czytelnika, który czerpie przyjemność nie tylko z zawiłej i zabawnej 

intrygi, ale także z formy, w jakiej owa intryga zostaje przedstawiona. Niebagatelne 

znaczenie ma w tym przypadku odpowiedni dobór i zestawienie środków językowych, 

czyli umiejętna praca w językowym tworzywie, co stanowi podstawą gier językowych 

oraz wszechobecnej w powieści ironii. Można ponadto wysunąć tezę, iż oddanie 

specyficznego i wyjątkowego stylu Eduarda Mendozy w przekładzie staje się 

translatorską dominantą, „która wyznacza wybrane przez tłumacza (krytyka) cele 

pełnione poprzez tłumaczenie w szeroko pojmowanej kulturze przekładu i wiąże się 

z zagadnieniem akceptowalności tekstu w tej kulturze” (Bednarczyk, 2008: 19). 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 126 ~ 
 

2.4. Pomiędzy grą słowną a ironią, czyli o wspólnocie śmiechu, 
komizmu i ironii w przekładzie – podsumowanie  

 

Jak powszechnie wiadomo oraz, jak można było zaobserwować w analizie, 

komizm jest jednym z głównych problemów tłumaczeniowych. Wynika to między 

innymi z jego charakteru. Dowcip, humor czy komizm to kategorie względne, 

uwarunkowane przez szereg czynników szczególnych dla każdego polisystemu 

literackiego, ale także dla każdego czytelnika. Komizm może być zatem odmiennie 

rozumiany i pojmowany przez różnych odbiorców tego samego tekstu. 
 
Problem przekładu [komizmu] staje się szczególnie wyrazisty, gdy idzie o tekst silnie (…) 
związany z określonymi realiami, w których powstał, obcymi kulturze, w którą ma być 
wprowadzony. (Jędrzejko, 1997: 77) 
 

Trudności i translatorskie komplikacje z tym związane mogliśmy zaobserwować przede 

wszystkim w przykładach tłumaczenia twórczości Andrzeja Sapkowskiego, w której gry 

z czytelnikiem są głęboko uwarunkowane obyczajowo i kulturowo. Łatwiejszym 

zadaniem, jak mogłoby się zdawać, jest przekład ironii, możnaby pomyśleć, iż wystarczy 

odpowiedni dobór słów w przekładzie, jednak kilka przytoczonych w tej części 

rozprawy przykładów udowodniło, iż to pozornie łatwe zadanie równie łatwo może 

przekształcić się w źródło błędów i pominięć. W tym kontekście rola tłumacza literatury 

ulega przewartościowaniu. Przestaje on być jedynie „przekaźnikiem” treści w formie 

możliwej do zrozumienia dla odbiorcy tekstu w języku docelowym, staje się nadawcą 

sensów i  stylu autora oryginału, który powinien wykazywać porównywalną biegłość w 

językowym materiale języka docelowego, co twórca tekstu wyjściowego. Tłumacz jest 

zatem nie tylko rzemieślnikiem i drugim autorem, ale także „ambasadorem” 

przekładanego pisarza na nowych terytoriach odbiorczych. 

Wracając jednak to wspomnianego relatywizmu percepcji komizmu, sprawia on, 

że nie zawsze poczucie humoru autora i tłumacza będą w pełni zbieżne. Niemniej 

jednak, mimo że komizm i humor są pojęciami względnymi, można mówić o  więzi 

społecznej, która rodzi się poprzez śmiech: 

 
Dla zrozumienia społecznej roli komizmu, jego miejsca w kulturze, niezbędna jest 
świadomość, iż tworzy on rodzaj wspólnoty, którą dalej nazywał będę wspólnotą śmiechu. 
(…) Jest to zarazem wspólnota kulturowa, podobna do tej, jaką wytwarza język. Znaczna 
część twórczości komicznej zawarta jest w formach literackich i wykorzystuje język, jego 
cechy i właściwości do osiągania swoich celów. (Żygulski, 1976: 15) 
 



~ 127 ~ 
 

Śmiech, komizm, humor to pojęcia „kulturowo-zależne”. Jak słusznie zauważają 

cytowani badacze, Kazimierz Żygulski i Paweł Jędrzejko, przedstawiciele danego 

społeczeństwa należą do jednej „wspólnoty śmiechu”, która zmienia się w zależności od 

kultury, czyli także od polisystemu literacko-kulturowego.  

W konsekwencji przeniesienie dzieła do innego polisystemu skutkuje 

koniecznością włączenia odbiorców docelowych w analogiczną społeczność komizmu, 

która umożliwi uczestnictwo w zaproponowanej w tekście grze. Do zadań tłumacza 

należy więc dostrzeżenie nie tylko źródeł komizmu w tekście wyjściowym, ale także 

zrozumienie zasad funkcjonowania elementów komicznych w dziele 

i przetransferowanie ich do tekstu docelowego tak, aby czytelnik docelowy poczuł się 

również częścią pewnej kulturowej społeczności śmiechu. Jednakże, jak stwierdza 

wspomniany już Paweł Jędrzejko, funkcjonowanie tekstu pod względem komizmu 

i satyry w kulturze oryginału i kulturze docelowej zależy od „horyzontu oczekiwań 

czytelnika”: tłumacza (pierwszego odbiorcy tekstu oryginalnego) oraz odbiorców 

przekładu (por. 1997: 87). 

W przeanalizowanych przykładach tłumaczenia gier słownych i ironii można 

jednak zauważyć pewną regułę. Mimo że tak hiszpański polisystem kulturowo-literacki, 

jak i polisystem polski należą do jednego, złożonego polisystemu kultury 

euroamerykańskiej, dzięki czemu są polisystemami kulturowo bliskimi lub 

posiadającymi pewien zbiór wspólnych elementów kulturowych i popkulturowych, 

tłumaczenie elementów komizmu polskiej literatury popularnej (reprezentowanej przez 

twórczość Andrzeja Sapkowskiego) na język hiszpański okazało się znacznie bardziej 

podporządkowane wymogom hiszpańskiego polisystemu. W rezultacie, w przykładach 

zaczerpniętych z polskiej literatury zaobserwowaliśmy najwięcej strat związanych 

z przekładem nawiązań do kultury docelowej. Jednak warto odnotować, iż w przypadku 

przekładów dzieł Artura Péreza-Reverte oraz powieści Eduarda Mendozy, komizm i gry 

słowne były w mniejszym stopniu zakorzenione w kulturze wyjściowej. Ich 

konstrukcyjny i  językowy charakter sprawił, iż tłumaczenie na język polski nie 

wymagało poświęceń elementów kulturowych dla zachowania lub uzyskania 

odpowiedniego efektu. 

 Jest to jednak szczególny przypadek relacji dwóch polisystemów, z których 

hiszpański jest „polisystemem-dawcą”, a polski, „polisystemem-biorcą”, dlatego też 

kultura dominująca (hiszpańska), może być z zasady mniej podatna na elementy 



~ 128 ~ 
 

zewnętrzne, powodując większa konieczność dopasowywania przekładu do potrzeb jej 

odbiorców.  

Czytelnik polski wydaje się pod tym względem bardziej otwarty na nowe, 

nieznane formy komizmu i gier słownych. Niewątpliwie w niniejszej części mogliśmy 

zaobserwować istnienie tego, co Toury nazywa „normą translatorską”: czyli ogółem 

wartości określonych dla danej grupy społecznej czy kulturowej, które przekładają się 

na język oraz specyfikę postępowania jej odbiorców, włączając w to tłumacza, który jest 

pierwszym odbiorcą tekstu oryginalnego (por. 2004: 23-24). 

Przedstawiona powyżej polisystemowa zależność oraz koncepcje normy 

translatorskiej przekładają się doskonale na funkcjonowanie tekstu w popkulturze 

wyjściowej i docelowej. W przypadku popkultury liczy się przede wszystkim 

zaspokajanie potrzeb i „horyzontu oczekiwań” odbiorcy jej produktów, co przekłada się 

bezpośrednio na literaturę popularną, która owe cele przenosi na swojego czytelnika. 

Gry słowne i ironia są, odpowiednio, figurami słów i tropami, które kształtują językowe 

tworzywo tak, aby powstały tekst stawał się ciekawszy, bardziej komunikatywny, 

a przede wszystkim zabawniejszy. Duża różnorodność form wykorzystania owych 

technik wpływa jednocześnie na rozszerzenie wspomnianej już „wspólnoty śmiechu” 

i pozwala dotrzeć do szerszej grupy odbiorców. Jeżeli tłumaczenie ma rozpocząć 

pełnoprawne funkcjonowanie w popkulturze przekładu, powinno dostosować się do 

popkulturowych norm docelowych. Dlatego tak istotną kwestią z punktu widzenia 

popkultury jest zachowanie elementów komicznych i dostosowanie ich do ogólnie 

przyjętych zasad docelowej społeczności humoru (co mogliśmy zaobserwować 

w przeanalizowanych przykładach). 

 

3. Definicja pojęcia język cool  
 

Przedstawione w pierwszej, analitycznej części rozprawy przykłady zaczerpnięte 

z wybranych dzieł polskiej i hiszpańskiej literatury popularnej unaoczniają, jak 

niebagatelny jest odpowiedni dobór środków stylistycznych pod względem 

zaspokojenia potrzeb hipotetycznego, modelowego odbiorcy, a co z tym związane, 

odpowiedni przekład owych środków tak, aby po przeniesieniu tekstu z rodzimego 

polisystemu literackiego mógł on (potencjalnie) zacząć funkcjonować w polisystemie 

docelowym w ramach szeroko pojętej docelowej popkultury. 



~ 129 ~ 
 

Przeprowadzona analiza wybranych fragmentów i ich przekładów zawężona 

została do najmodniejszych i najczęściej stosowanych elementów stylistycznych 

w polskiej i hiszpańskiej literaturze popularnej końca XX i początku XXI wieku. Stosując 

jednak szerszą perspektywę, można odnotować nie tylko obecność języka potocznego 

(w tym wulgaryzmów), humoru, gier słownych czy ironii, ale także zastosowanie takich 

środków jak celowa dialektyzacja lub archaizacja58. Są to zabiegi stylistyczne, które 

występują, w mniejszym lub większym natężeniu, w znacznej liczbie tekstów 

zaliczanych do literatury popularnej, mając na celu uatrakcyjnienie języka, który 

powinien być łatwo przyswajalny, ale nie uproszczony.  

Na podstawie przeprowadzonej analizy, biorąc pod uwagę mechanizmy szeroko 

pojętej popkultury, definicja wprowadzonego we wstępie pojęcia „język cool” 

przedstawia się następująco: jest to zespół środków ekspresji językowej cechujący się 

nastawieniem na zaspokojenie potrzeb i dotarcie do jak najszerszego grona 

potencjalnych czytelników (grupy docelowej danego twórcy). Jako że popkultura ulega 

ciągłym modyfikacjom w związku ze zmianami potrzeb i oczekiwań jej odbiorców, także 

cechy języka cool będą ewoluować w zależności od dominujących w danym okresie 

językowo-stylistycznych mód, kształtowanych w dużej mierze przez środki masowego 

przekazu jak telewizja, prasa i przede wszystkim Internet. 

Jeżeli przyjmujemy, że język postrzegany jest jako układ o określonej strukturze 

stanowiący plastyczny materiał59 wyjściowy, który pod wpływem czynników 

zewnętrznych (jak cechy danego społeczeństwa, konwenanse, tendencje, moda, itp.) 

podlega procesowi transformacji, aby w konsekwencji dać produkt przetworzony, 

z którego będzie można stworzyć zamierzoną wypowiedź ustną lub pisemną, język cool 

to ów materiał po przetworzeniu go pod względem potrzeb i oczekiwań czytelnika, 

                                            
58 Archaizacja języka dotyczy przede wszystkim prozy o charakterze historycznym, dlatego, w związku 
z pewnym ograniczeniem zjawiska, nie została ona włączona do materiału badawczego niniejszej 
rozprawy z nadzieją, iż znajdzie się jeszcze stosowna okazja, aby poruszyć ten temat w osobnej pracy. 
59 Jak syntetyzuje Przemysław Pietrzak: „Zniesienie opozycji formy i treści prowadzi do pytania, czemu 
w takim razie przeciwstawiana jest forma, innymi słowy – co stanowi jej tworzywo. Tak dochodzimy do 
pojęcia materiału. Pojawia się ono już w najwcześniejszych pracach szkoły (OPOJAZ – dop. M.K.), gdzie 
oznacza po prostu język lub słowo. A zatem cała „rzeczywistość” może pojawić się w poezji jedynie za 
pośrednictwem języka, który jest właściwym surowcem pracy poety, nigdy zaś w sposób prosty. Materiał 
zostaje poddany działaniu chwytów, które (…) są czymś innym niż „środki wyrazu” w estetyce tradycyjnej. 
Dzięki temu, nie wyrażają one "treści" w potocznym znaczeniu tego słowa, ale właśnie materiał, który 
nabiera nowej jakości: przestaje być substancją "odbijającą" życie, każdy jego element znaczy jedynie 
przez odniesienie do innych elementów wypowiedzi literackiej, w której się znajduje (…) czym jeszcze 
różnić się tak rozumiany materiał od potocznie pojmowanej treści. Być może tym, iż zanim zostanie 
przekształcony w dzieło (s.138) sztuki, zostaje najpierw wyrażony w języku albo w innym, wcześniejszym 
dziele, gdzie uległ już deformacji jego związek z rzeczywistością” (Pietrzak, 2000: 137-138).  



~ 130 ~ 
 

z którego autor, poprzez proces selekcji, wybiera te „funkcjonalności”, których 

potrzebuje, aby gotowe dzieło nie tylko spełniało odautorskie oczekiwania stylistyczne 

(indywidualny styl autora), ale mogło rówież zaspokoić potrzeby modelowego 

czytelnika, który ma je zakupić.  

Wśród procesów oddziałujących na pierwotną sieć jednostek, z których składa 

się język, czyli tych procesów, które kształtują materiał wyjściowy, aby powstał materiał 

przetworzony w postaci języka cool, można wymienić dwa podstawowe wpływy. 

Pierwszym z nich są cechy i upodobania danego społeczeństwa oraz aktualne w danym 

momencie tendencje i mody językowe (propagowane przez media oraz wyróżniane na 

podstawie rankingów sprzedaży, czyli współtworzone przez samą literaturę, która 

skutecznie wpływa na popkulturowe mody). Z drugiej strony, na tworzenie się języka 

cool ma również wpływ chęć dostosowania języka literatury popularnej do potrzeb 

przeciętnego czytelnika, która zbiega się z retoryczną funkcją elocutio60: odpowiednim 

użyciem słów do myśli i celowym ułożeniem wypowiedzi do przedmiotu i słuchaczy. 

Warto dodać, iż w przypadku retorycznej funkcji elocutio liczy się efekt w postaci 

przekonania odbiorców do przedstawianych racji. W tym retorycznym kontekście 

należy jasno rozróżnić język cool i  szersze zjawisko cool. Język cool powstaje z myślą 

o sprzedaniu tekstu, perswazja nie jest jednak jego bezpośrednim celem. Zjawisko cool 

jest pojęciem szerszym, które nie ogranicza się do doboru odpowiednich sformułowań 

językowych.  Jest to zbiór elementów literackich i pozaliterackich, jak konstrukcja świata 

przedstawionego, fabuła, projekt okładki itp., czyli zawiera w sobie także te pierwiastki 

mające bezpośredni związek z perswazją, zarządzaniem marką pisarza, sprzedażą 

i marketingiem.  

Warto ponadto jasno określić, iż w przypadku literatury popularnej pojawia się 

wprawdzie element perswazyjny, nie ma on jednak związku z przekonywaniem 

czytelnika literatury popularnej do jakiejkolwiek ideologii, a stanowi jedną ze strategii 

marketingowych. Retoryczna funkcja elocutio jest zatem czynnikiem, który wpływa na 

kształtowanie języka cool, działając z poziomu szerszego popkulturowego zjawiska cool.  

Reasumując, mimo że funkcja elocutio jest nierozerwalnie związana z perswazją, ta 

oddziałuje na język pojmowany jako materiał pierwotny z poziomu zjawiska cool, ale 

sam język cool nie nabywa przez to znamion perswazyjności.  

 

                                            
60 Por. Kenneth Burke, „Tradycyjne zasady retoryki” w: Retoryka, red. M. Skwara, Gdańsk, 2008, s. 35-85). 



~ 131 ~ 
 

Przedstawiony proces obrazuje schemat: 

 

 
Rysunek 3 Proces przetwarzania materiału językowego 

 

Można w tej kwestii posłużyć się obrazowym porównaniem gastronomicznym. Wizję 

autora i historię, którą ten chce opowiedzieć można przyrównać do potrawy, natomiast 

użyte przez niego środki stylistyczno-językowe do sposobu jej podania. Język cool jest 

zatem „sposobem podania” literatury, aby zachęcić czytelnika nie tylko do 

„skosztowania”, ale i do „zjedzenia” przygotowanego przez autora „dania”. Język ten, 

czyli określony styl literacki, jest jednocześnie częścią szerszego zjawiska cool, które 

zawiera większą liczbę elementów popkulturowych włącznie z fabułą, marketingową 

perswazją, etc. Zjawisko cool jest to zatem zbiór wszelkich środków mających na celu 

przekonanie czytelnika do sięgnięcia po dany produkt literacki. 

Kulinarnym porównaniem, które wpisuje się w przedstawioną wizję języka cool, 

posługuje się też Elżbieta Skibińska w odniesieniu do sztuki przekładu: 

 
Kucharze-tłumacze miej lub bardziej chętnie dzielą się swymi doświadczeniami. Ale ich 
dzieło (tu zaś zaliczamy i przekłady Fausta czy Boskiej Komedii, i tłumaczenia popularnych 
powieści, i anonimowe instrukcje obsługi czy informatory biur podróży), opublikowane 
i dostępne, umożliwiają pośrednie poznanie warsztatu zarówno tłumacza, jak i ogólniejszych 
reguł i norm rządzących jego praktykom. (2008: 14) 
 
 

Badaczka, jak sama przyznaje, wpisuje się tym samym w koncepcję „horyzontu 

tłumacza” Antoine’a Bermana, który na gruncie hermeneutyki etycznej (opierając się na 

wykształconym przez Gadamera koncepcie „horyzontu”) stwierdza, iż istnieje pewien 



~ 132 ~ 
 

zespół czynników językowych, kulturowych i literacko-historycznych wpływający na 

sposób myślenia, odczuwania oraz postępowania tłumacza względem tekstu. 

W rezultacie traduktologiczna hermeneutyka Bermana interpretuje tłumaczenie jako 

binarny fenomen transmisji tekstu z jednego języka na drugi (por. Kristeva, 2009). 

Przyjmując zatem pojęcie „horyzontu tłumacza” jako zespół zmiennych, który jest 

determinowany przez normę tłumaczeniową, czyli przełożenie wartości kultury 

docelowej na proces przekładu, można stwierdzić, iż tłumacz traktuje tekst jako „środek 

do celu”, podejmując najpierw pragmatyczna decyzję, w efekcie której określone zostają 

miejsce i funkcja tekstu przekładu w polisystemie kultury docelowej, tworząc tym 

samym normę początkową, która, wraz z każdą kolejną decyzją, może ulegać wtórnym 

zmianom (por. Toury, 2004: 106-107). 

Jeżeli zatem język cool jest optymalnym sposobem „podania” dzieła literackiego, 

natomiast tłumacz, zgodnie z przedstawioną perspektywą, jest nie tylko pośrednikiem 

interkulturowym, ale i podmiotem decyzyjnym w procesie przekładu i ambasadorem 

twórcy oryginału w kulturze docelowej (por. Jędrzejko, 1997: 91), zachowanie 

popularności i poczytności dzieła (oraz związana z nim sprzedaż jego egzemplarzy), 

powinny stanowić jeden z głównych jego celów przekładu na równi z odpowiednim 

oddaniem zamysłu autora tekstu wyjściowego. W rezultacie przetłumaczenie języka cool 

ma kluczowy wpływ ma późniejszą pozycję przekładu w polisystemie literatury 

przyjmującej. 



~ 133 ~ 
 

Część III 
 

  



~ 134 ~ 
 

Pojęcie polifonii zostało wprowadzone do badań literaturoznawczych przez 

rosyjskiego teoretyka literatury, Michaiła Bachtina w książce poświęconej twórczości 

Fiodora Dostojewskiego z 1929 roku: 
 
Wielość samodzielnych i nie łączących się ze sobą głosów i świadomości, prawdziwa 
polifonia pełnowartościowych głosów, stanowi, w istocie, podstawową właściwość powieści 
Dostojewskiego. (Bachtin, 2009a: 154)61 
 

Polifonia to dosłownie wielogłosowość, czyli dyskurs lub tekst, w którym pojawia się 

wielość głosów (por. Laurent, 2003). W odniesieniu do powieści polifonia oznacza, iż 

głosy poszczególnych bohaterów (prezentujących odmienne światopoglądy) istnieją 

samodzielnie, wchodzą ze sobą w interakcje i nie są do końca podporządkowane 

nadrzędnej świadomości autora (por. Burzyńska & Markowski, 2007: 160). Bachtin 

stwierdza poza tym, iż polifonia nie jest kategorią ściśle tekstową czy kompozycyjną 

związaną z rozwarstwieniem społecznym i osobniczym języków, ale także nabiera 

znamion kategorii filozoficznej (por. Bachtin, 2009b: 440). Polifonia i powieść 

polifoniczna są wynikiem dialogiczności62, czyli podstawowej formy funkcjonowania 

języka, w którym każda wypowiedź jest reakcją na wypowiedź wcześniejszą, 

a jednocześnie powoduje powstawanie kolejnych wypowiedzi. (por. Sławiński, 2008: 

100). Stąd mowa staje się zderzeniem co najmniej dwóch głosów. Co istotne, 

bachtinowska dialogiczność dotyczy jedynie słowa powieściowego, słowo poetyckie nie 

zakłada konieczności istnienia cudzych wypowiedzi (por. Burzyńska & Markowski, 

2007: 164). Dialogiczność w powieści (a także wielość powieściowych głosów) objawia 

się w odwołaniach do społecznie funkcjonujących stylów. W tym sensie klasycznym 

przykładem dialogiczności jest stylizacja. „Dialog jest zawsze zorkiestrowany przez 

style, żargony, maniery językowe i style indywidualne” (Bachtin, 2009b: 444). Bachtin 

w pozostawionych przez siebie notatkach zaznaczył również, że „złożony, 

trójwymiarowy charakter indywidualnego stylu pisarza wyznaczają dialogowe 

odniesienia do innych stylów, do mowy cudzej” (2009b: 440). We wszystkich 

pozostałych sferach, poza literaturą, język służy komunikacji i wyrażaniu wprost myśli, 

idei, emocji, w literaturze język zmienia się jednak w przedmiot przedstawiania. Alpha 

Ousmane Barry dodaje: 

                                            
61 Ortografia polska zgodna z zasadami obowiązującymi przed 1998 r. 
62 Pojęcie dialogiczności stanowi podstawę dla pojęcia intertekstualności opracowanego przez Julię 
Kristevę (1967) na podstawie tekstów Bachtina. Definicja intertekstualności i jej wpływ na przekład 
zostały szczegółowo opisane w części analizy pt. Intertekstualność i interkulturowość literatury popularnej 
a przekład. 



~ 135 ~ 
 

 
W teorii Bachtina każda forma monologiczna może być zaklasyfikowana jako taka jedynie ze 
względu na formę zewnętrzną, ale jej forma semantyczna i stylistyczna jest w rzeczywistości 
dialogiczna. Każda jednostronna wypowiedź jest dialogiczna, jeżeli tylko inkorporuje inne 
głosy, które można przyporządkować różnym interlokutorom. (przekład własny)63 

 
Polifonia nie oznacza zatem jedynie wielości głosów, ale multiplikację świadomości. 

Poszczególne głosy bohaterów nie są zatem odbiciem filozofii i światopoglądu autora, są 

obdarzone swoistą niezależnością, która objawia się przez pluralność stylów i tonów 

(por. Laurent, 2003). Każda wypowiedź nabiera zatem znaczenia, wchodząc 

w dialogiczną relację z „innym”, czyli odrębnym głosem, odrębną ideą, odrębną wizją 

świata, co w prozie narracyjnej przejawia się w jej polifoniczności (por. Martínez 

Fernández, 2001: 55). 

Mimo że Michaił Bachtin stworzył definicję polifonii i koncepcję powieści 

polifonicznej na podstawie analizy dzieł Fiodora Dostojewskiego, które należą do 

literatury wysokiej i kanonu arcydzieł literatury światowej, pojęcia te okazuję się równie 

operatywne w przypadku analizy powieści zaliczanych do literatury popularnej. 

Podobnie dialogiczność, która, według Bachtina, cechuje tak akty mowy, jak proces 

myślenia czy w końcu produkcję literacką. Język bowiem jest wspólną własnością, 

a każdy tekst (wypowiedziany czy napisany) jest sam w sobie dialogiczny, chociaż ów 

nieskończony dialog w literaturze najlepiej widoczny jest w gatunku powieściowym 

(por. Martínez Fernández, 2001: 53-54).  

Warto podkreślić, iż literatura popularna czerpie wzorce z literatury 

wysokoartystycznej i szeroko pojętego kanonu literackiego, dostosowując je do potrzeb 

przeciętnego czytelnika. Fakt ten wiąże się jednak z pewną powierzchownością ich 

zastosowania. Współzależność literatury popularnej i wysokoartystycznej odbywa się 

zatem na zasadzie nawiązań i inspiracji, także formalnych (por. Żabski, 1994, 78). Poza 

tym, zgodnie z teorią Bachtina, pojęcie dialogiczności (nierozerwalnie związane 

z polifonią, która jest rezultatem ciągłego dialogu) charakteryzuje prawie wszystkie 

przejawy słowa literackiego (wyłączając poezję). 

                                            
63 Alpha Ousmane Barry „Les outils théoriques en analyse de discours”, Laboratoire de Semio-
Linguistique, Didactique et Informatique, Université de France-Comte,<http://laseldi.univ-
fcomte.fr/utilisateur/abarry/ f_activite.htm>. „Dans la théorie de Bakhtine, toute forme monologique ne 
l'est que par la seule forme extérieure, mais par sa forme sémantique et stylistique, celle-ci est en fait 
essentiellement dialogique. (…) Tout discours unilatéral est dialogique, dans la mesure où il incorpore 
généralement plusieurs voix, imputables à autant d'énonciateurs distincts”. 
 



~ 136 ~ 
 

Polifoniczność powieści wiąże się zatem z pluralnością stylów i rozwarstwieniem 

języków tworzonych na potrzeby bohaterów owej powieści. Jest to niewątpliwie jedna 

z poważniejszych komplikacji wewnątrztekstowych, która wymaga odpowiedniego 

przekładu. Cytując za Marią Krysztofiak: 
 
Bywają utwory o wysokim stopniu nasycenia tekstu różnymi językami artystycznymi bądź 
zgoła różnymi gwarami lub socjolektami, których współbrzmienie często decyduje 
o wymowie ideowej przesłania autorskiego. (…) Tłumacz literacki, pragnący oddać, 
a właściwie zobowiązany do przełożenia całej warstwy znaczeniowej dzieła, a więc jego 
estetycznej i werbalnej polifonii, musi szukać rozwiązań w obrębie macierzystej kultury 
(1996: 104). 
 

Może się jednak zdarzyć, iż tłumacz nie odnajdzie w języku docelowym stosownych 

konwencji. Wówczas powinien zrobić użytek ze swoich kompetencji drugiego autora 

i spróbować stworzyć własne dialekty, socjolekty czy idiolekty bohaterów, aktywizować 

w pewnym sensie wyobraźnię, która jest siłą sprawczą, która może pokonać 

ograniczenia stworzone przez świat wykreowany przez autora oryginału (por. 

Legeżyńska, 1999: 216-218). Nie istnieje zatem ponownie jednak konkretna technika 

czy zbiór wskazówek dla tłumacza, który podejmuje się przekładu dzieła polifonicznego. 

Jak stwierdza Krzysztof Lipiński, najważniejsze są kompetencje i intuicja tłumacza, gdyż 

„wobec wielości światów i sytuacji rzeczywiście nie jest możliwe aprioryczne 

przewidzenie wszystkich problemów, które mogą się pojawić w trakcie tłumaczenia” 

(2006: 169). 

 We współczesnej powieści popularnej bachtinowska polifonia występuje 

zazwyczaj w wydaniu uproszczonym. Jej zastosowanie na ogół ogranicza się do 

rozwarstwienia językowego wynikającego ze zróżnicowania konstrukcji bohaterów. 

Można zatem zaryzykować stwierdzenie, że takie wzbogacenie konstrukcyjne sprawia, 

iż rzeczywistość przedstawiona w powieści staje się dla potencjalnego odbiorcy 

znacznie bardziej zajmująca, interesująca oraz komunikatywna. Analizując powieści, 

które zyskały sobie uznanie czytelników, trudno znaleźć pozycję, w której nie byłoby 

dynamicznych dialogów, których uczestnicy wypowiadają się w sposób adekwatny do 

miejsca w hierarchii świata przedstawionego, które zajmują. Andrzej Sapkowski 

w jednym z udzielonych w Hiszpanii wywiadów przyznał nawet, że dialogi to jego 

sekretna broń. Dodał jednakowo, że jako „autor-wzrokowiec” stara się uprzyjemnić 

odbiór swoim czytelnikom, a struktura wizualna dialogu jest znacznie bardziej 

zachęcająca do lektury (por. García Prado, 2002: 24). W tym miejscu warto nawiązać do 

kluczowej charakterystyki literatury popularnej, która z zasady i definicji została 



~ 137 ~ 
 

zakwalifikowana jako taka, gdyż odpowiada gustom i preferencjom modelowego 

czytelnika. Zaspokojenie jego literackich potrzeb sprawia, iż odbiorca daną pozycję 

książkową zakupił, polecił, napisał o niej na swoim blogu, etc. W rezultacie powieść 

zaczyna szerzej funkcjonować w popkulturze, mimo że samo jej pojawienie się wynika 

częściowo z mechanizmów i wpływów owej popkultury wyjściowej. 

Opisany w pierwszej części analizy język cool, zachęcający czytelnika do 

kontynuowania i ukończenia lektury, jest w pewnej części związany ze zjawiskiem 

polifoniczności tekstu. Użycie slangu, przekleństw czy gier słownych może stanowić 

o zróżnicowaniu idiolektów poszczególnych bohaterów i wzbogaceniu dialogów. Skoro 

zatem język cool jest jedną z cech literatury popularnej, a jego elementy mogą 

jednocześnie współtworzyć polifonię w powieści popularnej, nasuwa się pytanie: czy 

i w jakim stopniu konstrukcja bohaterów i polifoniczne rozróżnienie ich idiolektów 

stanowi istotny element składowy tejże literatury? Czy rzeczywiście, jak podkreśla 

Andrzej Sapkowski, zróżnicowany dialog to tajna broń autora, która wpływa na 

popularność jego książek? a w związku z tym, czy owo zróżnicowanie może wpływać nie 

tylko na trudność samego przekładu, ale także na możliwe funkcjonowanie tekstu 

w kulturze (i popkulturze) docelowej? w celu odnalezienia odpowiedzi na zadane 

pytania, w tej części rozprawy przeanalizowane zostaną wybrane fragmenty (w wersji 

oryginalnej i przekładzie), które stanowią ilustratywne przykłady wielogłosu 

i zróżnicowania językowego bohaterów. Cytaty zaczerpnięte zostały z popularnych 

powieści przetłumaczonych zarówno z języka polskiego na hiszpański, jak i z języka 

hiszpańskiego na język polski. 

 

1. Idiolekt, konstrukcja bohatera literackiego i stylizacja, czyli kilka 
brakujących definicji 
 

Cytując za Sławińskim: „idiolekt to zespół indywidualnych właściwości 

charakteryzujących mowę danego osobnika” (2008: 209). Na charakter mowy każdej 

osoby składają się m.in. wykształcenie, zawód, pochodzenie, tradycje środowiskowe czy 

upodobania stylistyczne. Idiolekt jest zatem związany z osobistym sposobem użycia 

języka, co stanowi ważny aspekt lingwistycznej różnorodności. (por. Hatim & Mason, 

1995: 61). Każdy autor, tworząc swoje dzieło i świat w nim przedstawiony, kreuje też 

bohaterów, którzy funkcjonują w owej fikcyjnej rzeczywistości zgodnie 



~ 138 ~ 
 

z obowiązującymi zasadami, posiadają cechy osobnicze, usposobienie, charakter, 

przeszłość czy światopogląd. Jednakże, odnosząc się do zaprezentowanej koncepcji 

polifonii i dialogiczności, postaci powinny w pewnym sensie „żyć własnym życiem”, 

uwalniając się tym samym od nadrzędnej odautorskiej świadomości.  

Istotnym czynnikiem bezpośrednio wiążącym się z tworzeniem bohatera jest 

obdarzenie go odpowiednim idiolektem. Zróżnicowanie bohaterów pod względem 

językowym jest warunkiem sine qua non spójności przedstawionego w powieści świata, 

a odpowiednia konstrukcja bohaterów pod względem językowym, daje autorowi 

możliwość przedstawienia szerszej perspektywy, zdystansowania się w stosunku do 

własnego „ja” i obdarzenia postaci niezależnym głosem. Każdy bohater wyposażony 

w określone i stabilne cechy osobnicze może bowiem przedstawiać inny punkt widzenia 

wobec świata, w interakcji z innymi bohaterami oraz wobec siebie, stając się jednym 

z głosów tworzących bachtinowską polifonię. Sam Michaił Bachtin, opisując bohatera 

w twórczości Dostojewskiego, stwierdził: 
 

Mamy tutaj do czynienia z nader ważną, zasadniczą właściwością ujęcia bohatera. Bohater 
jako punkt widzenia, jako spojrzenie na świat wymaga szczególnych metod prezentacji 
i artystycznej charakterystyki. To wszak, co ma być ukazane i scharakteryzowane, to nie 
określony sposób życia bohatera, jego trwały obraz, lecz końcowy rezultat świadomości 
i samoświadomości, a zatem – ostatnie słowo bohatera o sobie samym i o świecie. (2009a: 
182)64 

 

Wprawdzie trudno porównywać klasyczne i doskonałe konstrukcyjnie dzieła Fiodora 

Dostojewskiego z uproszczoną i nastawioną na szerokiego odbiorcę literaturą 

popularną, niemniej jednak, stworzona przez Bachtina koncepcja polifonii 

i „nieskończonego dialogu” może być z powodzeniem zastosowana jako operatywne 

narzędzie pozwalające zrozumieć mechanizmy kreowania postaci także w powieściach 

popularnych. W przypadku literatury popularnej konieczne jest jednak obniżenie 

wysokich standardów nakreślonych przez twórczość Dostojewskiego, na których 

podstawie koncepcje polifonii i dialogiczności zostały rozwinięte. Reasumując, postać 

literacka jest konstrukcyjną całością, na którą składają się: cechy wyglądu, charakter, 

czyny, myśli, ale także wypowiedzi odzwierciedlające jej status społeczny, inteligencję, 

etc. Charakterystyczność postaci „polega na wyposażeniu jej w cechy indywidualne 

i niepowtarzalne, decydujące o jej potrójnej odrębności: wobec innych postaci utworu, 

wobec tradycyjnych schematów postaci literackiej oraz wobec pozaliterackich wzorów 

                                            
64 W kwestii pisowni - patrz przypis 61. 



~ 139 ~ 
 

osobowych” (Sławiński, 2008: 412). Dzięki rzetelnej i przemyślanej konstrukcji, każdy 

bohater literacki, także ten należący do rzeczywistości przedstawionej w powieści 

popularnej, może stać się odrębnym głosem i odrębną świadomością w polifonii utworu. 

 Pojęcie stylizacji, które wiąże się bezpośrednio z rozpatrywanym zagadnieniem 

polifonii, można najogólniej zdefiniować jako kształtowanie dzieła artystycznego 

zgodnie z wymaganiami określonego stylu, nadawanie mu cech danego stylu, czyli 

formułowanie wypowiedzi zgodnie z normami owego wybranego stylu. „Budowa 

wypowiedzi stylizowanej jest dwugłosowa (lub wielogłosowa), odznacza się swoistym 

napięciem między cechami wzorca stylizacyjnego, a właściwościami własnego stylu 

autora” (Sławiński, 2008: 538-539). Wzorcami stylistycznymi mogą być style minionych 

epok oraz style literackie lub style wypowiedzi różnych warstw społecznych. Stylizacja 

może obejmować całość tekstu literackiego lub wybraną jego część (jak np. konstrukcja 

postaci literackiej), zawsze jednak związana jest z wprowadzeniem cudzego głosu, 

stylistycznie różnego od indywidualnego stylu autora (por. Ibid. 530). Michał Głowiński 

dodaje, iż szeroko rozumiana stylizacja to swoisty stosunek kodów literackich danej 

epoki, w kodzie tym wyraża się świadomość związków kulturowych danego stylu 

w określonym momencie historii (por. 1973: 249-253). Warto dodać, iż „styl 

wypowiedzi (…) jest dla tłumacza wyzwaniem, zarówno w tekście wyjściowym, jak 

i przy próbach poszukiwania optymalnych rozwiązań w tekście docelowym, wyzwania 

tego nie może on po prostu zlekceważyć” (Dąmbska-Prokop, 2000: 219). 

Z przedstawionej ogólnej dosyć definicji wynika, iż stylizacja jest zjawiskiem 

szerokim i wielowymiarowym, może być wielofunkcyjna i wieloznaczna, 

konserwatywna lub twórcza, ale niewątpliwie jest istotnym elementem procesu 

tworzenia literatury. Ponieważ samej stylizacji można poświęcić niejedną pozycję, 

operacyjną definicją na potrzeby niniejszej rozprawy będzie pojmowanie stylizacji jako 

procesu obejmującego część tekstu literackiego związanego z konstrukcją postaci 

literackich, który, dzięki wyprowadzeniu innych wzorców stylistycznych niż wzorzec 

narracji, sprawia, iż fikcyjni bohaterowie funkcjonują w obrębie dzieła literackiego jako 

odrębne głosy składające się na polifonię. 

 

 

 



~ 140 ~ 
 

2. Wielostylowość w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego 
a przekład na język hiszpański 
 

Andrzej Sapkowski jest mistrzem językowej kreacji świata, jego prozę cechuję nie 

tylko wielojęzyczność65, ale także wielostylowość oparta na zabawie zasobami 

językowymi tak, aby osiągnąć optymalny efekt. By opisać świat zbudowany przez 

Sapkowskiego, Ewa Urbańska-Mazuruk porównuje go do dobrze uszytego 

i wielobarwnego patchworku, którego poszczególne językowe części zostały dobrane 

z różnych źródeł, jak język staropolski, slang, język reklamowy, słownictwo techniczne, 

naukowe, terminologia filozoficzna i literaturoznawcza, etc. (por. 2009: 197). Mirosława 

Siuciak dodaje, iż Sapkowski nawiązuje jednak do dzieł klasyki gatunku fantasy, przede 

wszystkim do Tolkiena: 
 
Pisarz wprowadza wprawdzie znaczące innowacje zarówno do świata przedstawionego, jak 
też do języka narracji oraz partii dialogowych, jednak w dużym zakresie nawiązuje do 
klasyki gatunku – najwyraźniej jest to zauważalne w różnorodności językowej opisywanego 
świata. (2004: 98) 
 

W Sadze o wiedźminie Sapkowski posługuje się bardzo różnorodnymi zabiegami 

językowymi. Wspomniane już gry językowe nie ograniczają się jedynie do gry 

z czytelnikiem i nie służą tylko komizmowi. Zastosowaną przez pisarza wielostylizację 

również można określić mianem gry językiem, która polega na użyciu wielorakich 

środków kreacji zróżnicowanego, a jednocześnie spójnego wiedźmińskiego świata. 

Mamy zatem do czynienia z wieloma płaszczyznami stylistycznymi jak: stylizacja na 

język staropolski66 lub archaizowanie partii tekstu w zestawieniu z wypowiedziami 

zawierającymi współczesne terminy techniczne i naukowe oraz fragmentami do 

złudzenia przypominającymi język współczesnych czytelnikom środków masowego 

przekazu. Tłumacz Cyklu o wiedźminie na język hiszpański, José María Faraldo, 

w artykule poświęconym twórczości Andrzeja Sapkowskiego nazywa polskiego pisarza 

„el brujo de las palabras”, czyli dosłownie wiedźminem słów, określając jednocześnie 

trzy najważniejsze zalety sagi: konstrukcja bohaterów z krwi i kości, niesamowity 

narracyjny talent oraz język i indywidualny styl autora: 

                                            
65 W swoich powieściach Andrzej Sapkowski wprowadza fragmenty z klasycznych brytyjskich dzieł 
literackich w wersjach oryginalnych (motta) oraz tak zwaną „Starszą mowę”, czyli specjalnie wykreowany 
język elfów. 
66 Andrzej Sapkowski w tekście As z rękawa: Stylizacja frustracja, detronizacja (Nowa Fantastyka, 1996 : 
165) przyznaje, iż wszelkie braki konsekwencji w zabiegach stylizacyjnych na dawną polszczyznę 
wynikają nie tyle z nieuwagi, co z braku spójnego wzorca stylizacyjnego. 



~ 141 ~ 
 

 
W kolejnych częściach cyklu dialogi stają się coraz bardziej złożone, zawierają elementy 
dialektów, archaizmy i kolokwializmy, które zmieniają się zależnie od wypowiadającej się 
postaci. (…) Sukces Sapkowskiego w Polsce to w dużej mierze zasługa dialogów. (2002: 4, 
przekład własny) 67 

 

W całym cyklu o przygodach Geralta z Rivii bardzo wyraźnie zarysowane zostały 

różnice zawodowe bohaterów. Na przykład przedstawiciele środowiska 

uniwersyteckiego i czarodzieje mówią slangiem naukowym, gdyż w świecie 

wykreowanym przez Sapkowskiego magia pełni funkcję nauki. Inny, bardziej poetycki, 

jest język, którym posługuje się bard Jaskier, a wampir Regis, który żyje już kilka 

wieków, nie stroni od wyszukanego słownictwa z różnych epok, którego prosta 

łuczniczka Milva nie może zrozumieć, ponieważ sama włada językiem stylizowanym na 

wiejską mowę przypominającą momentami repliki bohaterów Chłopów Reymonta. „To 

niesamowite wymieszanie stylów i odmian nie może w literaturze fantasy dziwić – nie 

obowiązują tu bowiem żadne ograniczenia, ponieważ opisywany świat jest całkowicie 

wymyślony” (Siuciak: 2004: 105). Niemniej jednak wszystkie te zalety związane ze 

zróżnicowaniem idiolektów poszczególnych bohaterów stanowią niewątpliwe 

translatoryczne wyzwanie. Tłumacz jest owego wyzwania świadom, stwierdza bowiem, 

iż tak konstrukcja bohaterów, jak i warstwa językowa oraz zróżnicowane pod względem 

idiolektów i składające się na wielogłosowość tekstu dialogi to elementy, które 

przesądziły o sukcesie cyklu w Polsce i poza jej granicami. Można zatem zaryzykować 

stwierdzenie, iż polifonia w Cyklu o wiedźminie wynikająca z zestawienia 

zróżnicowanych głosów bohaterów, mogła mieć znaczący wpływ na sukces dzieła 

w kręgu kultury wyjściowej, co sprawiło, iż seria opowiadań i powieści stała się 

popularna wśród czytelników. Jednakże dopiero analiza porównawcza wybranych 

fragmentów oryginału i ich przekładu na język hiszpański pozwoli stwierdzić, na ile 

oryginalna polifonia została zachowana w przekładzie i w jaki sposób wybrane strategie 

tłumaczeniowe mogły wpłynąć na potencjalny odbiór dzieła i jego funkcjonowanie 

w kulturze docelowej. 

Pierwszy przykład został zaczerpnięty z powieści Chrzest ognia. Jest to rozmowa 

między poetą Jaskrem, mądrym wampirem-medykiem Regisem, prostą łuczniczą Milvą 

i gnomem Percivalem Schuttenbachem, który wprawdzie ustępuje towarzyszom, 

                                            
67 „Conforme avanza la serie, los diálogos van haciéndose mucho, muchísimo más complejos, con dialectos, 
arcaísmos y coloquialismos que son, además, específicos para cada personaje. (…) El éxito de Sapkowski 
en Polonia se debe en buena parte a los diálogos”. 



~ 142 ~ 
 

krasnoludom z grupy Zoltana Chivaya, siłą, ale braki nadrabia wrodzonym sprytem, 

inteligencją oraz umiejętnościami, jest świetnym metalurgiem technikiem i jubilerem: 
 
– To, co nas dobiega – zrobił mądrą minę Jaskier – to zwyczajna symfonia obozu uciekinierów. Jak 
zwykle, rozpisana na kilka setek ludzkich gardzieli, tudzież nie mniej krów, owiec i gęsi. Partie 
solowe w wykonaniu kłócących się bab, drących się dzieci, piejącego koguta oraz, jeśli się nie mylę, 
osła, któremu wetkano oset pod ogon. Tytuł symfonii: „Ludzkie zbiorowisko walczy 
o przetrwanie”. 
– Symfonia – zauważył Regis, poruszając skrzydełkami swego szlachetnego nosa – jest, jak zwykle, 
akustyczno– olfaktoryczna. Od walczącego o przetrwanie zbiorowiska bije rozkoszna woń 
gotowanej kapusty, warzywa, bez którego przetrwać widać nie sposób. Charakterystyczny akcent 
zapachowy tworzą również efekty potrzeb fizjologicznych, załatwianych gdzie popadło, najczęściej 
na obrzeżach obozowiska. Nigdy nie mogłem zrozumieć, dlaczego walka o przetrwanie przejawia 
się niechęcią do kopania latryn. 
– Niech was bies porwie z tym waszym mądrym gadaniem – zdenerwowała się Milva. – z pół setki 
wymyślnych słów, gdy starczą trzy: śmierdzi gównem i kapustą! 
– Gówno i kapusta zawsze w parze idą – rzekł sentencjonalnie Percival Schuttenbach. – Jedno 
popędza drugie. Perpetum mobile. (Chrzest ognia, 148– 149) 
 
– Lo que estamos oyendo – Jaskier puso un ademán de sapiencia – es la sinfonía común en un 
campamento de los fugitivos. Como de costumbre, emitida por las gargantas de centenares de 
personas, así como de no menos vacas, ovejas y gansos. La parte solista es ejecutada por las mujeres 
que regañan, los niños que se pelean, el gallo cantarín y, si no me equivoco, el burro, al que le han 
echado vinagre bajo la cola. El titulo de la sinfonía es Un grupo humano lucha por la supervivencia. 
– La sinfonía – advirtió Regis, meneando las aletas de su noble nariz – es, como de costumbre, 
acústico– olfativa. Del grupo humano luchando por la supervivencia surge el deleitoso ataque de la 
col cocida, una verdura sin la cual parece ser que no hay forma de sobrevivir. El característico 
acento del perfume lo forman también los resultados de las necesidades fisiológicas solventadas 
donde cae, lo más a menudo en los bordes del grupo humano. Nunca he podido comprender por 
qué la lucha por la supervivencia produce la falta de ganas de cavar latrinas. 
– Que sus lleve el diablo con ese vuestro hablar tan talentoso. – Milva se puso nerviosa –. Pa qué un 
ciento de palabras rebuscadas cuando basta decir: ¡apesta a mierda y col! 
– La col y la mierda siempre van en pareja – dijo sentencioso Percival Schuttenbach –. La una 
produce la otra. Perpetum mobile (Bautismo de fuego, 115– 116) 
 

Przytoczony końcowy fragment rozmowy między bohaterami doskonale obrazuje 

zróżnicowanie ich idiolektów, a w konsekwencji wielogłosowość dialogów w prozie 

Andrzeja Sapkowskiego. Jak można zaobserwować, pisarz nie ogranicza się do zwykłego 

„płaskiego” przetranskrybowania rozmowy bohaterów. Rozwarstwienie stylistyczne 

wypowiedzi każdej postaci powoduje, iż ich głosy zaczynają funkcjonować w pewnym 

stopniu niezależnie od narracji, a nawet od świadomości autora, który je stworzył, 

układając się w swoistą polifonię. Trwa bowiem wojna z Nilfgaardem. Drużyna 

prowadzona przez wiedźmina Geralta, której głównym zadaniem jest odnalezienie 

i uratowanie Ciri, dziecka niespodzianki, przejeżdża obok hałaśliwego obozowiska 

uciekinierów, co od razu staje się tematem uszczypliwego, acz poetyckiego opisu 

obozowych odgłosów autorstwa barda Jaskra. Wypowiedź poety cechuje 

charakterystyczne dla tej postaci wyszukane słownictwo, posługiwanie się poetyckim 

obrazowaniem i duża dawka ironii. Jaskier porównuje harmider panujący w obozie do 



~ 143 ~ 
 

symfonii „rozpisanej na kilka setek ludzkich gardzieli”, konsekwentnie stosuje wybraną 

ironiczną konwencję dodając: „partie solowe w wykonaniu kłócących się bab”, nadaje 

nawet tytuł napotkanej po drodze symfonii. Wątek podchwytuje Regis, jednakże jego 

kontynuacja jaskrowego porównania różni się pod względem stylistycznym od repliki 

jego przedmówcy. Mimo że wampir kontynuuje zapoczątkowany przez barda ironiczny 

opis, w jego ustach pojawiają się terminy naukowe jak „symfonia akustyczno-

olfaktoryczna” oraz „efekt potrzeb fizjologicznych”. W odróżnieniu od Jaskra, Regis 

znacznie częściej posługuje się ironicznymi eufemizmami jak: „bije rozkoszna woń 

gotowanej kapusty” lub „charakterystyczny akcent zapachowy tworzą również efekty 

potrzeb fizjologicznych”. Mimo że obaj bohaterowie są intelektualistami, ich sposoby 

wypowiedzi wyraźnie się od siebie różnią. Jaskiej, pomimo elokwencji, preferuje styl 

poetycki przemieszany z rubasznym słownictwem „baby”, „drące się dzieci”. Regis 

stawia na wyszukane słownictwo naukowe i oraz ironiczną w wydźwięku polityczną 

poprawność. Istotnym kontrastem dla wymiany zdań obu bohaterów jest łuczniczka 

Milva, która kwituje rozmowę dwoma zdaniami: „Niech was bies porwie z tym waszym 

mądrym gadaniem” oraz „Z pół setki wymyślnych słów, gdy starczą trzy: śmierdzi 

gównem i kapustą!”. Milva pochodzi ze wsi, jest prostą łuczniczką, zatem jej słownictwo 

oraz sposób wypowiadania się jest stylizowany na potoczną mowę wiejską, bez 

wskazania na konkretny region czy język konkretnej grupy społecznej, gdyż, jak zostało 

zaznaczone we wstępie, Sapkowski nie musi i nie trzyma się określonego wzorca 

stylizacyjnego, a dopasowuje sposób wypowiedzi bohaterów do ich cech osobniczych.68 

Repliki Milvy są zazwyczaj w pewnej mierze archaizowane pod względem składni 

i używanego słownictwa jak „bies” oraz wykazuję odmienności gramatyczno-składniowe 

charakterystyczne dla mowy chłopskiej: „z pół setki”. Fragment zamyka inteligentna 

i zabawna replika69 Percivala, która stanowi kodę dialogu, a jednocześnie doskonale 

obrazuje idiolekt bystrego gnoma. Percival nie mówi dużo, jest zazwyczaj rzeczowy, 

                                            
68 Andrzej Sapkowski posługuje się słownictwem i konstrukcjami gramatycznymi charakterystycznymi 
dla określonej warstwy społecznej, w przypadku kreacji postaci Milvy dominuje rodzaj archaizowanego 
dialektu chłopskiego czy też wiejskiego, który wyróżnia się swoistymi cechami morfologicznymi, rzadziej 
jednak składniowymi (por. Sławiński, 2008: 97). Warto jednak zaznaczyć, że wybór gatunku (literatura 
fantasy) daje autorowi możliwość mieszania archaizmów z gwarami i dialektem wiejskim, stąd 
niemożliwym jest określenie konkretnego wzorca stylizacyjnego. W związku ze wspomnianą grą 
Sapkowskiego z czytelnikiem, analiza rozwarstwienia językowego w Cyklu o wiedźminie opiera się przede 
wszystkim na możliwym wrażeniu, jakie sprawiają dane repliki podczas procesu lektury przez 
potencjalnego czytelnika. 
69 W sensie: wypowiedź uczestnika dialogu. 



~ 144 ~ 
 

w jednym zdaniu potrafi zgrabnie i wesoło podsumować każdą sytuację. Zestawienie 

tych czterech różnych głosów i czterech odrębnych punktów widzenia na zaistniałą 

okoliczność przyrody sprawia, iż przedstawiony fragment dyskusji spełnia wszelkie 

wymogi tekstu polifonicznego. 

 Tłumacz przygód wiedźmina na język hiszpański dołożył wszelkich starań, aby 

oddać w przekładzie zróżnicowanie idiolektów każdego z bohaterów i, w konsekwencji, 

zachować oryginalną polifonię. Erudycyjne w swym wydźwięku wypowiedzi Jaskra 

i Regisa nie sprawiły, jak się zdaje, dużych przekładowych trudności na poziomie 

zachowania odpowiedniego stylu wypowiedzi. Poetycko-rubaszne porównanie poety 

w przekładzie na język hiszpański prezentuje się równie dobrze dzięki zastosowaniu 

takich ekwiwalentnych konstrukcji jak: emitida por las gargantas de centenares de 

personas (dosł. „artykułowana przez gardła setek osób”) lub así como de no menos vacas, 

ovejas y gansos („tudzież nie mniej krów, owiec i gęsi”) oraz poprzez adekwatne 

w stosunku do oryginału tłumaczenie tytułu symfonii: Un grupo humano lucha por la 

supervivencia. W wypowiedzi Jaskra w języku docelowym zachowany został zatem 

oryginalny kontrast między sposobem opisania sytuacji (symfonia), a tematem opisu 

(obóz uchodźców). Odpowiedź Regisa po hiszpańsku brzmi równie imponująco, 

w przekładzie oddany został charakter słownictwa używanego przez bohatera: acústico-

olfativa, las necesidades fisiólogicas, podobnie jak w oryginale pojawiają się eufemizmy 

cechujące idiolekt postaci: El característico acento del perfume lo forman también los 

resultados de las necesidades fisiológicas (dosł. „charakterystyczny akcent zapachowy 

tworzą również efekty potrzeb fizjologicznych). Natomiast wypowiedź Milvy różni się 

od replik Jaskra i Regisa, gdyż zawiera elementy gwarowo-archaizujące 

charakterystyczne dla idiolektu bohaterki. Tłumaczowi doskonale udało się zachować 

pierwotny styl wypowiedzi łuczniczki poprzez użycie archaicznej formy que sus lleve el 

diablo zamiast que os lleve el diablo oraz potocznego i charakterystycznego dla szybkiej 

i niedbałej mowy pa qué zamiast para qué („po co”). Zabiegi te pozwoliły stworzyć 

w języku docelowym odrębny i jednostkowy głos łuczniczki adekwatny w stosunku do 

tekstu wyjściowego. Sentencjonalne podsumowanie Percivala stanowi akcent 

humorystyczny, który kończy dywagacje nad symfonią ludzkich odgłosów. 

Mimo że tak w tłumaczeniu, jak w oryginale, wszystkie wypowiedzi zostały 

stylistycznie rozróżnione, a poszczególne głosy włączają się w hiszpańskojęzyczną 



~ 145 ~ 
 

polifonię przekładu, w przypadku tłumaczenia słów Jaskra i Regisa doszło do dwóch 

niewielkich, ale interesujących modyfikacji.  

Bard, rozpisując panujący harmider na głosy, dodaje do nich „wokal” osła, 

„któremu wetkano oset pod ogon”. W wersji hiszpańskojęzycznej można zauważyć, iż 

osioł pod ogonem nie ma ostu (czyli rośliny z rodziny astrowatych, nazwa łacińska: 

Carduus, po hiszpańsku cardo), a ocet: el burro, al que le han echado vinagre bajo la cola. 

Jak można przypuszczać, do tej zabawnej pomyłki doszło w związku z podobieństwem 

polskich rzeczowników „oset” i „ocet”. Pomimo pewnych trudności z wyobrażeniem 

sobie osła z octem pod ogonem, niewątpliwie obie praktyki (z użyciem ostu lub octu) 

mogły wywołać podobny skutek: przeraźliwy odgłos zwierzęcia. Jednak 

prawdopodobieństwo wydania przez zwierzę owego odgłosu pod wpływem fragmentu 

kolczastej rośliny, jaką jest oset, jest znacznie wyższe, trudno sobie bowiem wyobrazić, 

jak skomplikowanym byłoby umieszczenie pod oślim ogonem octu. 

Druga modyfikacja dotyczy wypowiedzi Regisa, który z charakterystyczną dla 

siebie ironią stwierdza, iż zapach ekskrementów to „efekty potrzeb fizjologicznych, 

załatwianych gdzie popadło, najczęściej na obrzeżach obozowiska”. W tekście 

docelowym zaobserwować można pewną zmianę w porównaniu z oryginałem, zapach 

ekskrementów bowiem to wynik załatwiania potrzeb en los bordes del grupo humano 

(dosł. „na obrzeżach ludzkiego zbiorowiska). Biorąc pod uwagę fakt, iż kilka linii 

wcześniej wyrażenie „ludzkie zbiorowisko” zostało przetłumaczone jako un grupo 

humano, można zaryzykować tezę, iż podczas procesu tłumaczenia doszło do 

interferencji i omyłkowego wzięcia rzeczownika „obozowisko” za „zbiorowisko” ze 

względu na podobieństwo formalne obu wyrazów. Stąd w wersji oryginalnej 

uciekinierzy załatwiają swoje potrzeby na granicy obozu, który stworzyli, w tekście 

docelowym natomiast granica ta jest ruchoma, zależy bowiem od aktualnego położenia 

zbiorowiska ludzi tworzących ową grupę. 

Innym przykładem obrazującym wielostylowość i polifonię prozy Andrzeja 

Sapkowskiego jest fragment rozmowy w gospodzie z tomu Wieża jaskółki: 
 
– Czołem waćpanom (…) Wybaczcie, żem w ineksprymablach, alem się nie spodziewał. 
Daleka droga za wami, oj daleka… z Geso aż tu, do Ebbig was przygnało? a jak szanowny pan 
baron? Zdrów– li? 
– Jako ogóreczek (…) Ale nie ma co czasu na gadki trawić, pilno nam. (Wieża jaskółki, 128– 
129) 
 



~ 146 ~ 
 

– Saludos, vuesas mercedes. (…) Disculpad que esté en paños menores, mas no me 
esperaba a nadie. Largo camino traéis hecho, ay, largo... ¿De Geso hasta aquí, a Ebbing, os 
trae la buena fortuna? ¿Y cómo está el noble barón? ¿Quedó con buena salud? 
– Como una manzana (…) Mas no habernos tiempo pa cotorrear. Habernos prisa. (La torre de 
la golondrina, 105) 

 

W przytoczonym cytacie obserwujemy odmienny styl wypowiedzi w porównaniu 

z fragmentem rozmowy Regisa, Jaskra, Milvy i Percivala. Jest to oficjalne powitanie 

wystosowane przez łowcę nagród, Leo Bonharta do zgromadzonych w karczmie 

zleceniodawców, stąd styl wypowiedzi jest formalny. W sytuacjach oficjalnych, jak 

zaprezentowane powitanie, Sapkowski często stosuje częściową zindywidualizowaną 

archaizację poprzez zastosowanie form używanych w polszczyźnie do końca XVII wieku: 

„waćpanowie”, „żem”, „alem”, wprowadzając jednocześnie elementy sarmackiego 

ceremoniału powitalnego (por. Siuciak, 2004: 101). Warto zaznaczyć, że tego typu 

powitania dotyczą raczej postaci drugoplanowych, jednakże w każdym przypadku 

pisarz stara się, chociaż w minimalnym stopniu, zindywidualizować konstrukcję 

kreowanego bohatera, sprawiając, że polifonia w jego powieściach składa się z wielu 

odrębnych i zróżnicowanych głosów. Odpowiedni przekład sarmackiego powitania na 

język hiszpański z zachowaniem cech jemu charakterystycznych, jak można odnotować, 

wymagał kilku zabiegów częściowej archaizacji. Tłumacz zastosował takie archaizmy 

jak: vuesas mercedes zamiast bardziej współczesnej opcji vuestras mercedes (hiszpański 

zwrot funkcjonujący jak polski rzeczownik apelatywny „waćpanowie”) oraz spójnik mas 

(„alem”), który we współczesnej hiszpańszczyźnie ustąpił miejsca powszechnie 

stosowanemu pero (odpowiednik polskiego „ale”). Mimo że staropolskie pytanie 

„zdrów-li?” zostało przetłumaczone na język hiszpański za pomocą stosunkowo 

współczesnego zdania pytającego ¿Quedó con buena salud?, tłumacz kompensuje utratę 

oryginalnego elementu archaizacji w innych miejscach przytoczonego fragmentu: 

konsekwentnie używa formy mas zastępującej tak spójnik „alem”, jak „ale”. Zdanie 

„daleka droga za wami” zostało przetłumaczone na hiszpański za pomocą frazy largo 

camino traéis hecho zawierającej archaizującą peryfrazy traer + participio pasado. Na 

uwagę zasługuje również przekład rzeczownika „ineksprymable”, dawnego 

żartobliwego określenia kalesonów, jako paños menores (dawna nazwa „bielizny”) oraz 

wyrażenia „pilno nam” za pomocą formy habemos prisa. Fragment zachowuje swój 

archaiczny charakter dzięki użyciu odmiany czasownika haber, który w dawnej 

hiszpańszczyźnie z powodzeniem zastępował na co dzień czasownik tener („mieć”). 



~ 147 ~ 
 

Innym interesującym przykładem wprowadzenia kolejnego głosu jest babka 

z opowiadania Kraniec świata (pierwszy tom opowiadań pt. Ostatnie życzenie). 

Staruszka, uznana za wioskową wyrocznie, zna starą księgę (rodzaj bestiariusza) 

i recytuje fragmenty z pamięci: 
 

– Jeśli dobrze rozumiem – powiedział Geralt z niedowierzaniem – babka zna całą księgę na 
pamięć? Czy tak? Babciu? 
– Całą nie, gdzieżby tam – odrzekła babka, znowu za pośrednictwem Lilie – jeno to, co podle 
obrazka stoi. 
– Aha – Geralt otworzył księgę na chybił trafił. Widniejący na naddartej stronicy obrazek 
przedstawiał cętkowaną świnię z rogami w kształcie liry. – Pochwalcie się zatem, babciu. Co 
tu jest napisane? 
Babka zamlaskała, przyjrzała się rycinie, po czym zamknęła oczy. 
– Tur rogaty albo taurus – wyrecytowała. – Przez nieuków ziubrem zwany błędnie. Rogi 
ma i bodzie niemi... 
– Dość. Bardzo dobrze, zaiste – wiedźmin przewrócił kilka lepiących się stron. – a tu? 
– Pochmurniki a płanetniki rozmaite są. Te deszcz leją, tamte wiater sieją, owamte pioruny 
miotają. Chceszli urodzaj od nich uchronić, weźmij nóż żelazny, nowy, łajna mysiego łuty 
trzy, czapli siwej smalcu... (Ostatnie życzenie, 185– 187) 

 
– Si no he entendido mal – dijo Geralt con incredulidad –, ¿la abuela se sabe el libro entero de 
memoria? ¿Es así, abuela? 
– Entera no, qué es lo que dices —respondió la abuela, de nuevo por intercesión de Lille—: 
aquesto sólo que enrededor de los santos se encuentra. 
– Ajá. —Geralt abrió el libro al azar. La imagen que se veía en la destrozada página mostraba 
un cerdo con manchas y con cuernos en forma de lira—. Permitid entonces, abuela. ¿Qué hay 
escrito aquí? 
La abuela ceceó, miró los grabados y luego cerró los ojos. 
– Auroch cornudo o taurus – recitó. – Ítem por los iletrados nombrado con error 
bisomte. Cuernos posee y con ellos embiste... 
– Basta. Muy bien, a decir verdad. —El brujo dio la vuelta a unas cuantas páginas pegajosas. –
¿Y aquí? 
– Nubecillas y planetillas varios son. Éste lluvia provoca, aqueste vientos hace soplar, 
aquelotro cría truenos. Quisierais guardar de su acción la cosecha, tomaréis un cuchillo de 
fierro, nuevo, tres medias onzas de boñiga de oso, sebo de garza gris… (El último deseo, 165– 
166) 
 

W przytoczonej scenie można zauważyć, iż Andrzej Sapkowski wykorzystuje postać 

staruszki jako głos przekazujący starodawny podręcznik zoologii wiedźmińskiego 

świata. W książce poświęconej teorii literatury fantasy Sapkowski wyjaśnia, iż pierwszy 

anonimowy bestiariusz pochodzi z IV wieku z Aleksandrii i stanowi wzór dla wszystkich 

kolejnych pozycji tego typu, które zazwyczaj charakteryzowały się dopasowaniem 

opisów do religii dominującej na danym terytorium (por. 2001: 163). W rezultacie 

wypowiedzi babki w zaprezentowanym cytacie reprezentują nie jeden, a dwa odrębne 

głosy: stylizowany na bliżej nieokreśloną mowę wiejską głos babki (zwerbalizowany za 

pośrednictwem Lille) oraz intertekstualne nawiązanie do tradycji bestiariuszy w postaci 

cytatów z dawnej księgi stylizowanych na jeszcze starsze. Warto również podkreślić 



~ 148 ~ 
 

rozwarstwienie językowe: „gwarowa” wypowiedź babci („jeno to, co podle obrazka 

stoi”), archaizowany bestiariusz („Te deszcz leją, tamte wiater sieją, owamte pioruny 

miotają. Chceszli urodzaj od nich uchronić, weźmij nóż żelazny, nowy, łajna mysiego łuty 

trzy”) oraz repliki wiedźmina Geralta, który używa współczesnej autorowi polszczyzny 

(„babka zna całą księgę na pamięć? Czy tak? Babciu?”) z pojedynczymi archaizmami (np. 

„zaiste”). 

W przekładzie zachowana została oryginalna różnorodność. W wypowiedziach 

hiszpańskojęzycznej babki użyte zostały takie formy jak: aquesto zamiast aquello, 

enrededor zamiast debajo. Natomiast w cytowanym fragmencie bestiariusza pojawiają 

się, poza aqueste i aquelotro, archaizmy jak staro hiszpański rzeczownik fierro, 

występujący w późnośredniowiecznych i renesansowych tekstach literackich. Warto 

dodać jednak, iż uznany za archaizm w Hiszpanii rzeczownik fierro funkcjonuje obecnie 

w wielu krajach Hispanoameryki. Przekład był jednak przygotowywany na rynek 

hiszpański, co dobrze obrazuje przedstawiony przykład. 

Tak w oryginalnym bestiariuszu, jak i w przekładzie fragmentu na hiszpański 

zachowana została łacińska nazwa tura: taurus, przetransferowana do tekstu 

docelowego bez większych zmian. Ciekawym zabiegiem było jednak przełożenie samego 

rzeczownika tur (łac. bos primigenius, hiszp. uro) za pomocą rzeczownika auroch. Forma 

auroch funkcjonuje wprawdzie jako denominacja „tura” w języku francuskim, a podobne 

formy znajdziemy w angielskim (aurochs lub urus), niemieckim (Auerochse) 

i portugalskim (auroque), w języku hiszpańskim jest to opcja mniej popularna. Taki 

wybór tłumaczeniowy spowodowany był najprawdopodobniej chęcią zachowania 

adekwatnego w porównaniu z tekstem wyjściowym czytelniczego wrażenia obcości 

i różnorodności używanych przez bohaterów prozy Sapkowskiego języków. Także 

w tym celu w przekładzie zachowane zostały obecne w tekście wyjściowym błędne 

formy związane z ustnym przekazywaniem bestiariusza z pokolenia na pokolenie: 

zastosowany w oryginale rzeczownik „zuber” zamiast „żubr” w przekładzie to bisomte, 

a nie bisonte.  

Z przeanalizowanych przykładów archaizacji, stylizacji na mowę wiejską oraz 

rozwarstwienia językowego pod względem wykonywanych zawodów, wykształcenia 

i doświadczenia życiowego wyłania się obraz ogromnej interpretacyjno-translacyjnej 

pracy tłumacza przygód Geralta z Rivii na język hiszpański. Pomimo nieznacznych 

interferencji i pomyłek językowych należy przyznać, iż przekład zachowuje 



~ 149 ~ 
 

wielostylowość wypowiedzi przedstawionych bohaterów. W związku z niemożliwością 

zastosowania archaizmów dokładnie w tych samych konstrukcjach i zdaniach, co 

w oryginale, tłumacz wykazuje się dużą wyobraźnią i kreatywnością, uzyskując dzięki 

temu adekwatny względem tekstu wyjściowego rezultat, który jest jednocześnie 

akceptowalny w kulturze docelowej. Adekwatność i akceptowalność to dwa terminy 

przeciwstawne, ale jednocześnie dopełniające się (por. Dąmbska-Prokop, 2000: 31-32, 

34), w przypadku przekładu Sagi o wiedźminie można z cała pewnością stwierdzić, iż 

adekwatność w stosunku do oryginału pociąga za sobą pewien stopień akceptowalności 

w kulturze docelowej, o czym świadczy dobre przyjęcie cyklu przez hiszpańskich 

czytelników70. 

W wiedźmińskim świecie następuje prawdziwe przemieszanie rejestrów, 

dialektów a nawet języków71, obok postaci, których idiolekt został stworzony poprzez 

wprowadzenie elementów dialektu (najczęściej mowy wiejskiej) i archaizację 

współistnieją również bohaterowie, którzy posługują się slangiem naukowym, są to 

zazwyczaj czarodzieje i czarodziejki. Dzięki temu w cyklu o wiedźminie zróżnicowanie 

postaci jest wyraźniejsze. Opisany zabieg stylistyczny obrazują obrady tajemnej loży 

czarodziejek: 
 
Fragment 1 
– Materiał genetyczny, zwany Starszą Krwią, o którym mówiłyśmy, okazał się jednak nieco 
mniej odporny (Chrzest ognia, 254) 
 
– El material genético llamado Antigua Sangre, del que hablamos, se mostro sin embargo 
menos resistente. (Bautismo de fuego, 195) 

*** 
Fragment 2 
– Nosicielem genu Lary był Amavet, a nasz eksperyment trwał. Bo Anna Kameny, przez 
którą stracili życie kochanek i mąż, będąc jeszcze w żałobie po obydwu powiła bliźnięta. 
Chłopca i dziewczynkę. Ojcem był niewątpliwie Amavet, bo dziewczynka była nosicielką 
genu (Chrzest ognia, 261) 
 

                                            
70 Powieści fantasy obcojęzycznych autorów uważane są w Hiszpanii za literaturę niszową, którą 
interesuje się grupa osób o bardzo określonych oczekiwaniach czytelniczych, jednakże sukcesu twórczości 
Sapkowskiego na hiszpańskim rynku wydawniczym dowodzą rankingi. Jeżeli przeanalizujemy listy 
sprzedanych egzemplarzy opublikowane na stronach internetowych księgarni CyberDark 
(http://tienda.cyberdark.net, data konsultacji: 26.08.2009), dzieła Sapkowskiego regularnie goszczą 
w pierwszej dwudziestce najlepiej sprzedających się książek science fiction (sf) i fantasy. 
71 W Sadze o wiedźminie często pojawia się język elfów tzw. „Starsza Mowa”, wspominane są języki 
poszczególnych królestw oraz język zwany wspólnym. 



~ 150 ~ 
 

– El portador del gen de Lara era Amavet y nuestro experimento continuaba. Porque Anna 
Kameny, por la que habían perdido la vida el amante y el marido, estando todavía de luto por 
los dos, dio a luz a unos gemelos. Un muchacho y una muchacha. El padre era 
indudablemente Amavet, porque la muchacha era portadora del gen. (Bautismo de fuego, 
199) 

 

Zaprezentowane fragmenty pokazują, iż w prozie Sapkowskiego tajne spotkanie 

czarodziejek odbiega od stereotypowego wyobrażenia sabatu czarownic. Bohaterki nie 

gotują w kotłach, mamrocząc stare i niezrozumiałe zaklęcia, a rozprawiają o genetyce. 

Gdyby nie odpowiedni kontekst, można by pomyśleć, iż wypowiedzi stanowią 

transkrypcję rozmów naukowców na temat nowego odkrycia w dziedzinie medycyny, 

niejakiego „genu Lary”. W przytoczonych wypowiedziach odnajdujemy typowy język 

współczesnej nauki np.: „materiał genetyczny”, „nosiciel genu” i „eksperyment”. 

Przekład tego typu naukowego slangu okazał się znacznie mniej skomplikowany, nie 

wymagał bowiem przeprowadzania w przekładzie jakichkolwiek zabiegów archaizacji 

czy dialektyzacji, a odpowiedniki zastosowanych w tekście wyjściowym terminów 

naukowych funkcjonują w hiszpańszczyźnie tak samo, jak w języku polskim. 

W przekładzie odnajdujemy zatem odpowiednie względem oryginału sformułowania 

naukowe: el material genético, el portador del gen, el experimento. Niemniej jednak 

użycie języka współczesnej nauki nie ogranicza się jedynie do zastosowania słownictwa 

z zakresu genetyki, w wiedźmińskiej sadze odnaleźć można również inne dziedziny: opis 

systemu nawadniania i irygacji, procesy ekonomiczne, wątki ekologiczne. 

W wypowiedziach bohaterów pojawiają się też elementy charakterystyczne dla języka 

współczesnych mediów szczególnie w przypadku opisu aktualnej sytuacji politycznej 

(widać w nich jasne nawiązanie do dzienników telewizyjnych): 
Fragment 1 
– Zdarzył się zagadkowy wypadek. Ona i ów dziwaczny Jeż zginęli w nie wyjaśnionej 
katastrofie morskiej. (Czas pogardy, 31)72 
 
– Sucedió un misterioso accidente. Ella y su extraño Erizo murieron en una catástrofe 
marítima sin desvelar. (Tiempo de odio, 26) 
 

*** 
Fragment 2 
– Plany królów już są w realizacji. (…) Rozpoczęła się ofensywa przeciwko Scoia’tael. Leje 
się krew elfiej młodzieży. Dochodzi do prześladowań i pogromów nieludzi. (Krew Elfów, 
231) 
 
– Los planes de los reyes están en fase de realización. (…) Ha comenzado la ofensiva 
contra los Scoia’tael. Se vierte la sangre de los jóvenes elfos. Hay persecuciones 
y pogromos contra los inhumanos (La sangre de los elfos, 199) 

                                            
72 Pisownia zgodna z zasadami ortografii z 1995r. 



~ 151 ~ 
 

 
*** 

Fragment 3 
– Tragiczne wydarzenia na Thanedd (…) dowiodły, że efekt setek lat pozornie 
bezkonfliktowej współpracy w mgnieniu oka poszły na marne, gdy do głosu doszły 
prywata i wygórowane ambicje. Obecnie mamy rozbrat, bezład, wzajemną wrogość 
i nieufność. (Chrzest ognia, 41) 
 
– Los trágicos acontecimientos de la isla de Thanedd (…) demostraron que los efectos de 
los años de aparente colaboración sin conflictos se convirtieron en nada en un abrir 
y cerrar de ojos, cuando tomó la palabra una exagerada ambición egoísta. Ahora tenemos 
desorden, caos, mutua desconfianza y enemistad. (Bautismo de fuego, 33) 

 

W przedstawionych fragmentach głos zabierają postaci drugoplanowe, odpowiednio 

prawnik Codringher (fragment 1) czarodziejka Tissaia de Vries (fragment 2) i inna 

przedstawicielka grupy magów Filipps Eilhart (fragment 3). Wszyscy oni relacjonują 

sytuację polityczną w ogarniętym wojną wykreowanym przez Andrzeja Sapkowskiego 

świcie. Mimo że każdy fragment pochodzi z innej części cyklu, a repliki należą do trzech 

różnych postaci, można odnotować zastosowanie podobnej konwencji relacjonowania 

wydarzeń i kwestii politycznych. W każdym przypadku pojawiają się formy 

(słownictwo, wybór epitetów, etc.) charakterystyczne dla współczesnej retoryki 

środków masowego przekazu. Można zacytować chociażby takie sformułowania jak: 

„zginęli w nie wyjaśnionej katastrofie morskiej” (fragment 1), „plany królów już są 

w realizacji” (fragment 2) czy „efekt setek lat pozornie bezkonfliktowej współpracy” 

(fragment 3). Przytoczone sformułowania zostały przetłumaczone za pomocą 

ekwiwalentnych form wyrażania myśli, których stylistyka nawiązuje do języka 

hiszpańskim mediów: murieron en una catástrofe marítima sin desvelar (fragment 1, 

dosł. „zmarli w niewyjaśnionej katastrofie morskiej”), los planes de los reyes están en fase 

de realización (fragment 2, dosł. „plany królów są w fazie realizacji”) i los efectos de los 

años de aparente colaboración sin conflictos (fragment 3, dosł. „efekty lat pozornej 

współpracy bez konfliktów”). Pojawia się także popularne w telewizyjnych 

wiadomościach współczesne słownictwo „ofensywa” / la ofensiva; „prześladowania 

i pogromy” / persecuciones y pogromos; „bezład” / el caos czy „wzajemna wrogość” / 

mutua desconfianza.  

Pomimo zastosowania przytoczonych sformułowań i wyrażeń wspólnych dla 

wszystkich trzech wypowiedzi, każda z nich w oryginale, a także w przekładzie, 

zachowuje pewną dozę indywidualizmu bohatera wypowiadającego się w danym 

momencie. We fragmencie 1 prawnik Codringher dodaje wartościujące sformułowanie 



~ 152 ~ 
 

„ona i ów dziwaczny Jeż” w odniesieniu do królewny Pavetty i jej męża, co odzwierciedla 

jego ironiczno-prześmiewczy stosunek do polityki rodów królewskich, który 

demonstruje podczas każdego przedstawionego w powieściach spotkania z Geraltem 

z Rivii. W przekładzie na język hiszpański owa indywidualizacja stylu prawnika została 

zachowana poprzez prawie dosłowny przekład przytoczonego komentarzu: ella y su 

extraño Erizo (dosł. „ona i jej dziwaczny Jeż”). W wersji hiszpańskiej jednak możemy 

odnotować większą dawkę ironii i pogardy poprzez zastosowanie w przekładzie zaimka 

dzierżawczego przymiotnego su, czyli „jej”.  

Drugi fragment, wypowiedź czarodziejki Tissai de Vries, również cechuje 

zastosowanie słownictwa i stylu obecnego w masmediach, jednakże i w tej replice 

pojawiają się elementy świadczące o odrębności głosu bohaterki, która potępia plany 

eksterminacji bojówek Scoia’tael, o czym świadczy chociażby zdanie: „leje się krew elfiej 

młodzieży”, którego przekład na hiszpański nie sprawił większych problemów: se vierte 

la sangre de los jóvenes elfos. Trzeci przytoczony fragment to wyjątek z przemówienia 

Filippy Eilhart podczas pierwszego oficjalnego spotkania tajnej loży czarodziejek. 

Podobnie jak w pierwszym i drugim przykładzie, także w wypowiedzi Filippy możemy 

zaobserwować zastosowanie wielu elementów medialnej „nowomowy”, jednakże jej 

wypowiedź różni się pod względem tonu, który został dostosowany do jej osobowości 

oraz do okoliczności. Zatem ton Filippy jest znacznie bardziej stonowany, bohaterka 

stosuje w swej mowie politycznie poprawne sformułowania, na przykład: „obecnie 

mamy rozbrat, bezład, wzajemną wrogość i nieufność”. I to zdanie zostało odpowiednio 

oddane w języku hiszpańskim za pomocą terminów uznanych za politycznie poprawne: 

tenemos desorden, caos, mutua desconfianza y enemistad. w rezultacie tak w oryginale, 

jak w przekładzie przeanalizowane wypowiedzi bohaterów ze środowisk prawników 

i czarodziejów cechuje przemieszanie współczesnego języka środków masowego 

przekazu ze zindywidualizowanymi elementami językowymi, co składa się na polifonię 

oraz różnorodność stylistyczną i światopoglądową przedstawionych w Sadze 

o wiedźminie głosów nie tylko głównych postaci, ale i bohaterów drugoplanowych. 

Aby uzupełnić i zakończyć analizę polifonii Cyklu o wiedźminie Andrzeja 

Sapkowskiego i jej przekładu na hiszpański, niezbędnym jest scharakteryzowanie 

idiolektu głównego bohatera, wiedźmina Geralta, którego głos jest najważniejszy. Sam 

wiedźmin jawi się w cyklu jako postać małomówna, charakteryzują go przede 

wszystkim czyny, a nie słowa, chociaż potrafi być mistrzem riposty, jeżeli wymaga tego 



~ 153 ~ 
 

sytuacja. Geralt to „wychowany w zrujnowanej warowni członek tajemniczego bractwa, 

wydaje się być przybyszem z innego świata – przemijającego i skrywającego się za mgłą 

tajemnicy” (Kaczor, 2006: 19). To tajemniczy outsider, a jednocześnie filozof, który 

swoje sądy na temat świata formułuje w sposób jasny, bez zbędnych ozdobników. 

Dlatego też wiedźminowi towarzyszy jego alter ego w postaci barda Jaskra, gadatliwego 

bawidamka, który stanowi kontrast dla głównego bohatera, będąc jego towarzyszem 

podróży pozwala Geraltowi wyrazić swój pogląd na świat.73 Jednakże warto dodać, iż 

postać wiedźmina ewoluuję od nakreślenia jej w dwóch pierwszych tomach opowiadań 

aż po ostatnią powieść, wraz z ewolucją, wiedźmin wypowiada się częściej, a jego 

wypowiedzi są dłuższe, wyzbywa się on powoli swej powściągliwości związanej ze 

statusem wiedźmina-odmieńca, aby w dwóch ostatnich tomach prezentować się nie jako 

wiedźmin, a jako człowiek, stawiający na pierwszym miejscu szczęście osobiste, a nie 

pomoc ludziom czy swój własny wiedźmiński kodeks. (por. Wróblewska, 2007: 112-

113). Idiolekt Geralta z Rivii został jednak określony w pierwszych dwóch tomach 

opowiadań wiedźmińskiego cyklu. Aby zanalizować głos głównego bohatera Sagi 

o wiedźminie najlepiej przestudiować go w rozmowie z jego „cieniem” 

i przeciwieństwem, poetą Jaskrem: 
 
– No właśnie – powiedział Geralt. – Od razu, zatem zapytam: znajdzie się tu w okolicy 
jakaś robota dla mnie? (…) 
“Ludkowie” ożywili się, oblegli stół ze wszystkich stron. 
– Mora!– rzekł jeden. (...) 
– i chochliki– dodał drugi, żołdak z miejscowej strażnicy. – Koniom grzywy plączą po 
stajniach! 
– i nietopyrze! Nietopyrze tu są! (...) 
Następne kilka minut upłynęło na intensywnym wyliczaniu potworów naprzykrzających się 
okolicznym włościanom swymi niecnymi uczynkami lub samą egzystencją. (…) Geralt 
wysłuchał spokojnie, kiwając głową w udanym skupieniu, (…) po czym wstał i skinął 
na Jaskra. (…) 
Odjechali w milczeniu wzdłuż chałup i płotów, odprowadzanie przez jazgoczące psy 
i wrzeszczące dzieci. 
– Geralt – odezwał się Jaskier. – Całą drogę narzekałeś, że coraz to trudniej przychodzi ci 
znaleźć zajęcie. a z tego, co przed chwilą słyszałem, wynika, że będziesz tu pracował do zimy, 
i to bez wytchnienia. (…) Dlaczego więc, wytłumacz mi jedziemy dalej? 
– Nie zarobiłbym tu ani szeląga, Jaskier. 
– Dlaczego? 
– Dlatego, że w tym, co oni mówili, nie było ani słowa prawdy. 
– Co proszę? 
– Żaden ze stworów, o których mówili, nie istnieje. 

                                            
73 Wątek podróży dwóch diametralnie różnych bohaterów, którzy prowadzą dialog demaskujący ich 
stosunek do świata, a także zróżnicowanie głosów na zasadzie opozycji bohater i jego alter ego wynika 
z inspiracji dziełami należącymi do światowego kanonu literackiego. Andrzej Sapkowski w wywiadach 
niejednokrotnie podkreślił wpływ, jaki wywarła na niego lektura powieści Don Kichot Miguela Cervantesa 
(por. García Prado, 2002: 24-25). 



~ 154 ~ 
 

– Żartujesz chyba! (…) Nie, to niemożliwe. Przyglądałem się tym ludziom, a ja się na ludziach 
znam. Oni nie kłamali. 
– Nie– zgodził się wiedźmin. – Nie kłamali. Głęboko wierzyli we wszystko. Co nie 
zmienia faktu. (...) 
– Żaden z tych potworów… Żaden? To być nie może. Coś z tego, co wymienili, musi tu być. 
Chociaż jedno! Przyznaj. 
– Przyznaję. Jedno tu jest z pewnością. 
– Ha! Co? 
– Nietopyrze. (Ostatnie życzenie, 172– 173) 
 

Przytoczony fragment został zaczerpnięty z opowiadania Kraniec świata 

opublikowanego w pierwszym tomie cyklu pt. Ostatnie życzenie. Geralt i Jaskier 

docierają do wioski na tytułowym „krańcu świata”, gdzie wiedźmin ma nadzieję znaleźć 

pracę. Rozmowa z miejscowymi mieszkańcami doprowadza obu bohaterów do 

dywagacji na temat ludzkich zabobonów, wiary i przekonań. W zacytowanym urywku 

rozmowy zaobserwować można, iż wypowiedzi wiedźmina są konkretne, krótkie, 

poprawne i wyjątkowo współczesne pod względem językowym, stąd przekład 

wypowiedzi głównego bohatera Sagi nie nastręcza większych problemów 

translatorskich z uwagi na współczesny idiolekt, w którym wulgaryzmy i przekleństwa 

nie należą do rzadkości. Archaizmy, dialektyzmy lub elementy innych rejestrów 

stosowane są w wypowiedziach wiedźmina sporadycznie i zazwyczaj pełnią określoną 

funkcję. W zaprezentowanym przykładzie w „ustach” Geralta pojawia się słowo 

„nietopyrze” zapożyczony od okolicznej ludności wiejskiej. Użycie przez bohatera tej 

konkretnej formy, a nie poprawnej nazwy „nietoperze”, wywołuje efekt komiczno-

sarkastyczny będący rezultatem złamania normy językowej w rozmowie Geralt-Jaskier, 

gdyż obaj bohaterowie posługują się zazwyczaj współczesnym i poprawnym językiem. 

Komizm przedstawionej sekwencji scen opiera się na powtórzeniu niepoprawnej formy 

„nietopyrze”. Użycie analizowanego wyrazu spełnia podwójną rolę: wywołuje uśmiech 

czytelnika oraz wprowadza element sarkastycznego poczucia humoru zwykle 

oszczędnego w słowach wiedźmina. Trudność tłumaczenia przedstawionego fragmentu 

polega na zachowaniu oryginalnego stylu wypowiedzi Geralta w opozycji do słów 

gadatliwego moralizatora, Jaskra: 
 
– Pues claro –afirmo Geralt–. Por eso pregunto: ¿hay una faena para mí por estos 
alrededores? (…) 
Los “paisanos” se reanimaron, rodearon la mesa por todos lados. 
– ¡La Muaré! –dijo uno. (…) 
– y trasgos– añadió otro, soldado en la guardia local–. ¡Les enredan las crines a las caballerías 
en las cuadras! 
– ¡Y murciégalos! ¡Murciégalos hay! (…) 
Los siguientes minutos fueron ocupados por un intensivo recuento de los seres que 
importunaban a los lugareños con sus innobles actos o con su mera existencia. (…) Geralt 



~ 155 ~ 
 

escuchó con tranquilidad, asentado con la cabeza en fingida atención, (…) después de 
lo cual se levantó y le hizo una seña a Jaskier. (…) 
Se fueron en silencio, entre los chozos y las tapias, acompañados del ladrido de los perros 
y la algarada de los niños. 
– Geralt –hablo Jaskier–. Todo el camino te has estado quejando de que casa vez te es más 
difícil encontrar trabajo. Y por lo que escuché hace unos instantes resulta que podrías 
trabajar aquí hasta el invierno, y sin descanso. (…) Entonces, explícame, ¿por qué seguimos 
andando? 
– No me ganaría aquí ni un real, Jaskier. 
– ¿Por qué? 
– Porque ni una sola palabra de todo lo que dijeron era verdad. 
– ¿Qué dices? 
– Ninguno de los monstruos de los que hablan existe. 
– ¡Te burlas de mí! (…) No, no es posible. Me fijé en esas gentes y yo conozco bien a las 
personas. No mentían. 
– No – aceptó el brujo–. No mentían. Creen ciegamente en ello. Lo que no cambia las 
cosas. (…) 
– Ninguno de esos monstruos… ¿Ninguno? No puede ser. Alguno de los que mencionaron 
tiene que existe. ¡Aunque no sea más que uno! Reconócelo. 
– Lo reconozco. Es seguro que por aquí hay uno de ellos. 
– ¡Lo ves! ¿Cuál? 
– El murciélago. (El último deseo, 154– 155) 

 

W przekładzie fragmentu na hiszpański można zauważyć, iż styl wypowiedzi Geralta 

został zachowany. Hiszpańskojęzyczny wiedźmin, podobnie jak jego pierwowzór, nie 

jest przesadnie rozmowny oraz używa współczesnej hiszpańszczyzny. Niemniej jednak 

w tłumaczeniu dochodzi do jednej drobnej, chociaż znaczącej zmiany. Na początku 

sekwencji mieszkańcy wsi do spisu niebezpiecznych potworów grasujących w okolicy 

dodają: „I nietopyrze! Nietopyrze tu są!”. W przekładzie wieśniaków zachowana została 

mniej poprawna gramatycznie (chociaż akceptowana przez RAE) forma. Zamiast wyrazu 

murciélago w tekście docelowym pojawia się bowiem rzeczownik, który pojawił się 

w słowniku Królewskiej Akademii tylko z uwagi na powszechny uzus w potocznym 

języku mówionym: ¡Y murciégalos! ¡Murciégalos hay! Nic nie stało zatem na 

przeszkodzie, aby odtworzyć ten sam element na końcu fragmentu, kiedy Geralt 

przedrzeźnia mieszkańców wioski, a jednocześnie zabawnie odpowiada na zarzuty 

Jaskra. W przekładzie drugie pojawianie się „nietopyrzy" zostało skorygowane, 

hiszpańskojęzyczny wiedźmin nie powtarza rzeczownika murciégalo, a zastępuje ją 

poprawną pod każdym względem nazwą murciélago, co częściowo sprawia, iż w tekście 

docelowym język Geralta z Rivii zostaje zubożony o celną ripostę, a efekt komiczny 

w znacznym stopniu osłabiony, gdyż przytoczona sekwencja scen ma swój ciąg dalszy 

kilka akapitów dalej. „Nietopyrze” powracają w najmniej oczekiwanym momencie: 
 



~ 156 ~ 
 

Jaskier obejrzał się nagle. 
– Ktoś jedzie za nami – powiedział podniecony. – Na wozie! 
– Niesłychane – zadrwił wiedźmin, nie oglądając się.– Na wozie? a ja myślałem, że tutejsi 
jeżdżą na nietopyrzach. (Ostatnie życzenie, 175) 

 
De pronto, Jaskier miró hacia atrás. 
– Alguien va detrás de nosotros –dijo nervioso–. ¡En un carro! 
– Inaudito –se mofó el brujo sin mirar–. ¿En un carro? y yo que pensaba que los de aquí 
iban en murciélagos. (El último deseo, 156) 

 
Andrzej Sapkowski ponownie wykorzystuje element zaskoczenia w konstruowaniu 

dialogu między Geraltem a Jaskrem. Wiedźmin ma w pamięci łatwowierność poety 

i wykorzystuje okazję, aby zażartować z towarzysza. Efekt komiczny ponownie 

koncentruje się wokół formy „nietopyrz”, która stanowi oś konstrukcyjną przytoczonych 

dialogów. W przekładzie można jednak zaobserwować ponowną korektę rzeczownika 

określającego nietoperza, ponownie pojawia się murciélago, nie zaś murciégalo. Mimo że 

komizm sytuacyjny zostaje zachowany, pewien aspekt poczucia humoru głównego 

bohatera nie został w przekładzie wyeksponowany. Tłumacz (lub redakcja) rezygnuje 

z powtórzenia oryginalnego zamysłu autora, co sprawia, iż idiolekt wiedźmina Geralta 

w przytoczonych fragmentach przekładu zostaje w pewnej mierze pozbawiony 

charakterystycznego sarkazmu. Jednak należy podkreślić, iż podobnych wypowiedzi 

wiedźmina w siedmiotomowym cyklu jest na tyle dużo, że tak drobna modyfikacja 

w jednym z fragmentów nie wpływa znacząco na ogólny odbiór postaci Geralta z Rivii. 

Zróżnicowanie idiolektów bohaterów serii książek o wiedźminie sprawia, iż 

przekład twórczości Andrzeja Sapkowskiego na jakikolwiek inny język staje się 

niezwykle skomplikowanym zadaniem, wymagającym kreatywności i wyobraźni od 

tłumacza. Jednakże przetłumaczenie wszelkich stylistycznych i konstrukcyjnych 

zawiłości prozy Sapkowskiego jest warunkiem koniecznym oddania niepowtarzalnego 

i kochanego przez czytelników stylu pisarza w innej „rzeczywistości” językowej. 

Polifonia dzieł Sapkowskiego jest jednocześnie wynikiem nieortodoksyjnego stosunku 

autora do typowych dla literatury fantasy postaci, co zjednało mu rzeszę czytelników 

(por. Szczepaniak, 2002: 186). 

 

 



~ 157 ~ 
 

3. Kilka uwag o zróżnicowaniu idiolektów w oryginale 
i przekładach Szachownicy flamandzkiej Artura Péreza-Reverte 

  

Jedną z najbardziej znanych powieści hiszpańskiego mistrza literatury 

popularnej, Artura Péreza-Reverte, która łączy w sobie wątek kryminalny i elementy 

powieści sensacyjnej oraz wątki historyczne, jest Szachownica flamandzka (autorem 

przekładu na język polski jest Filip Łobodziński) w oryginale La tabla de Flandes, a po 

francusku Le tableau du maître flamand (tłumaczenie: Jean-Pierre’a Quijano)74. Powieść 

Reverte, która należy do silnego polisystemu literatury hiszpańskiej, została 

zaklasyfikowana jako literatura popularna i stała się bestsellerem w Hiszpanii i na 

zagranicznych rynkach wydawniczych. Co jednak najistotniejsze, Arturo Pérez-Reverte 

w swojej powieści tworzy postaci związane ze światem sztuki. Każdy z bohaterów 

obdarzony został nie tylko szczegółowo opisanym wyglądem, charakterem czy 

usposobieniem, ale także równie charakterystycznym idiolektem, który odróżnia go od 

pozostałych postaci powieści. Jak stwierdza Antonio Moreno, Arturo Pérez-Reverte, 

tworząc swoje postaci, nie zapomina o konieczności zaspokojenia potrzeb czytelnika 

żyjącego w społeczeństwie, które przykłada coraz większą wartość do walorów 

wizualnych. Dlatego też autor stara się unikać długich i szczegółowych opisów, 

a informacje o bohaterach „przemyca” w różnej formie, najczęściej w dialogach. (por. 

2000: 282-283) w rezultacie odpowiednia konstrukcja wypowiedzi bohaterów powieści 

pod względem językowym oraz dobór zawartych w nich informacji pozwala autorowi 

uniknąć długich sekwencji opisowych, czytelnik zostaje stopniowo wprowadzony 

w świat powieści, poznaje zamieszkujących go bohaterów obdarzonych 

zindywidualizowanymi głosami, jakby oglądał dobry film sensacyjny. 

Jedną z najciekawszych kreacji w powieści Szachownica flamandzka jest postać 

antykwariusza Cesara, erudyty o wytwornych manierach, posługującego się 

wysublimowanym językiem. W swoich wypowiedziach Cesar nie stroni od wtrętów 
                                            
74 W przypadku większości analizowanych w niniejszej rozprawie dzieł istnieje tylko jedna wersja 
tłumaczenia na dany język. Nie sposób zatem porównać kilku wersji przekładu tego samego tekstu na 
język hiszpański lub polski. Interesującą perspektywą dalszych badań mogłoby być poszerzenie korpusu 
analizowanych tekstów o przekłady na inne języki (angielski, francuski, portugalski), chociaż, aby tego 
dokonać, należy poczekać na publikację odpowiednich tłumaczeń. Nie wszystkie analizowane teksty 
doczekały się bowiem wersji francusko lub anglojęzycznej. Aby udowodnić jednak, że tego typu 
porównanie stanowi możliwą ścieżkę dalszych badań nad przekładem literatury popularnej, w tej części 
rozprawy uznaliśmy za stosowne odwołanie się także do przekładu powieści La tabla de Flandes na język 
francuski. Analiza zostaje tym samym wzbogacona poprzez zestawienie ze sobą trzech wersji językowych 
tej samej powieści, co być może stanie się źródłem inspiracji dla kolejnych rozpraw na temat tłumaczenia 
literatury popularnej. 



~ 158 ~ 
 

w językach obcych, dominują francuski, włoski i łacina. Erudycyjne wtrącenia mają 

podkreślić jego inteligencję i oczytanie. Łacina i włoski mają również bezpośredni 

związek z historią sztuki, której dotyczy przedstawiona w powieści zagadka kryminalna. 

Języki te nie są obce głównej bohaterce, Julii, która posługuje się nimi z racji 

wykonywanego zawodu konserwatora zabytków, podobnie jej przyjaciel, historyk 

Alvaro. Jednakże obcojęzyczne sentencje stanowią nieodłączną część idiolektu Cesara 

i odróżniają repliki antykwariusza od wypowiedzi pozostałych bohaterów, dlatego tak 

istotny jest ich odpowiedni przekład. 

Obcojęzyczne wtręty pojawiają się tak w oryginale, jak w przekładach na język 

polski i francuski, niemniej jednak tylko w wersji polskojęzycznej zostały one opatrzone 

stosownym przypisem. Brak tego typu wyjaśnień w wersji francuskojęzycznej można 

jednak łatwo wyjaśnić. Cesar bardzo często używa powiedzonek i zwrotów w języku 

francuskim, co powoduje, iż ich bezpośrednie przeniesienie do wersji 

francuskojęzycznej nie stwarza problemów ani tłumaczowi, ani potencjalnemu 

czytelnikowi frankofońskiemu. Podobnie sentencje łacińskie czy wtręty z włoskiego są 

dla owego czytelnika bardziej zrozumiałe, biorąc pod uwagę fakt, iż poruszamy się 

w kręgu łaciny i języków romańskich. Stąd konieczność wyjaśnienia niektórych zwrotów 

czytelnikowi polskiemu zdaje się oczywista, podczas gdy taka potrzeba nie zachodzi, 

jeżeli tłumaczymy powieść dla czytelnika frankofońskiego. Oto kilka przykładowych 

wypowiedzi erudyty Cesara: 
César le dirigió una mirada compungida. 
-¿Et te, Bruta?… - se volvió a Sergio. (…) Ni tú tampoco, Menchu, mona… Tal vez tú Max, no 
me mieras así, guapísimo condottiero feroce. (La tabla de flandes, 165-166) 
César spojrzał na nią skruszony. 
 
-Et tu Brute?*… - zwrócił się do Sergia. (…) Ani ty, birbantko Menchu… Może ty, Maksie, nie 
patrz tak na mnie, przystojny condottiero feroce** 
przypisy tłumacza: *I ty Bruto? parafraza słów Juliusza Cezara, **wł. srogi kondotierze. 
(Szachownica flamandzka, 159) 
 
César lui lança un regard affligé. 
-Et te, Bruta?… -il se retourna vers Sergio. (…) Toi non plus, Menchu, ma très chère… Peut-
être toi Max, ne me regarde pas ainsi, magnifique condottiero feroce. (Le tableau du maître 
flamand, 138-139) 
 

Przypisy występują jedynie w wersji polskiej, zarówno autor oryginału, jak i tłumacz na 

język francuski nie umieszczają dodatkowych objaśnień. Mimo to w przypadku wersji 

francuskojęzycznej nie możemy wykluczyć roli redakcji, która być może takie 

objaśnienia usunęła. Pozostaje to jedynie w sferze domysłów. 



~ 159 ~ 
 

Warto jednak zauważyć pewną modyfikację odbioru tekstu, gdy językiem 

docelowym jest francuski. W momencie, gdy w oryginale Cesar używa wtrętów właśnie 

z francuskiego, część jego erudycji naturalnie zanika w przypadku przekładu na tenże 

język, jak chociażby w tym oto zdaniu: 
– Si no fuera por sus talonarios de cheques, te aseguro que a más de uno lo mandaría chez les 
grecs. (La tabla de flandes, 256) 
 
– Gdyby nie ich książeczki czekowe, zapewniam cię, że niejednego posłałbym chez les grecs*. 
przypis tłumacza: *fr. do diabła. (Szachownica flamandzka, 247) 
 
– S’ils n’avaient pas leurs chéquiers, je t’assure que j’en enverrais plus d’un chez les Grecs. 
(Le tableau du maître flamand, 216) 

To tylko jeden z przykładów, gdy w wersji francuskiej erudycja Cesara częściowo 

i naturalnie zanika. Podobnie dzieje się z innymi wyrażeniami jak chociażby comme il 

faut. Doprowadza do zubożenia wypowiedzi antykwariusza, które w wersji oryginalnej 

oraz w przekładzie na język polski cechuje znacznie większa erudycja. Jean-Pierre 

Quijano w obliczu tego typu strat nie stosuje jednak kompensacji utraconych elementów 

poprzez wzbogacenie tekstu w innym miejscu. Możemy na tej podstawie wyciągnąć 

jeszcze jeden wniosek. Podobny proces zubożenia wielojęzycznych wypowiedzi Cesara 

można prawdopodobnie zaobserwować, porównując oryginał z przekładem na włoski, 

antykwariusz stosuje bowiem również „wtręty” z tego języka. 

Pierwszą różnicą, którą można zaobserwować po wstępnej analizie przekładu 

idiolektu Cesara na język polski a wersją francuskojęzyczną jest podejście do tekstu 

oryginalnego. Jeżeli autor polskiej wersji językowej dzieła podchodzi do tekstu jak do 

każdej innej pozycji, niezależnie czy jest to literatura wysokoartystyczna czy masowa, 

tłumacz Szachownicy flamandzkiej na język francuski wyraźnie stara się nie zakłócać 

czytelnikowi lektury do czego mogłoby doprowadzić wprowadzenie przypisów. Brak 

przypisów w wersji francuskojęzycznej może być po części związany z pokrewieństwem 

między językiem docelowym i wyjściowym oraz językiem docelowym a zastosowanymi 

w dziele językami obcymi jak włoski czy łacina. Przepaść między językiem polskim 

a łaciną czy językami romańskimi jest nieporównywalnie większa. Być może to sam 

tłumacz na francuski stwierdził, iż dodatkowe elementy i objaśnienia nie są 

francuskojęzycznemu czytelnikowi do niczego potrzebne lub po prostu nie będzie nimi 

zainteresowany, podczas gdy tłumacz powieści na język polski wręcz przeciwnie, 

pragnie doinformować polskiego czytelnika, wychodząc z założenia, iż będzie on 

zainteresowany dodatkową porcją danych. Nie możemy również wykluczyć, iż 

w przypadku wersji francuskojęzycznej tłumacz początkowo stosowne objaśnienia 



~ 160 ~ 
 

wprowadził, mogły one jednak zostać usunięte przez nadrzędną instancję, czyli redakcję 

lub samo wydawnictwo. 

Niezależnie od tego, czy brak przypisów w wersji francuskojęzycznej jest 

wynikiem decyzji tłumacza czy też redakcji, zaistniała sytuacja prowadzi do kolejnej 

obserwacji. Tłumacz powieści Péreza-Reverte na francuski staje się prawie niewidoczny 

dla czytelnika przekładu, podczas gdy w tłumaczeniu na język polski, Łobodziński 

zaznacza swoją obecność poprzez zastosowanie przypisów i podpowiada odbiorcy 

tekstu docelowego, iż czytany przez niego tekst to nie oryginał, a przekład, którego 

„drugim autorem” jest tłumacz (por. Legeżyńska, 1999: 20-30). 

Przypisy są niewątpliwie jedną z najbardziej zauważalnych form działania 

tłumacza w tekście. Jednak wspomniana rozbieżność między polskim a francuskim 

przekładem Szachownicy flamandzkiej, szczególnie jeżeli chodzi o idiolekty bohaterów, 

nie ogranicza się jedynie do zastosowania tej jednej procedury i nie dotyczy tylko 

postaci Cesara.  

Rozbieżność pogłębia się, gdy dokładniej przyjrzymy się konstrukcji wszystkich 

postaci powieści. Stworzeni przez Artura Péreza-Reverte bohaterowie nie są 

jednowymiarowi, każda z postaci Szachownicy flamandzkiej została przez autora 

obdarzona cechami szczególnymi, które odzwierciedlone są w używanym przez 

bohaterów języku. Mimo że w oryginale wszyscy mówią tym samym językiem 

hiszpańskim, jego rejestr zmienia się zależnie od wypowiadającej się w powieści postaci. 

Wspomniany już antykwariusz César, przyjaciel głównej bohaterki, posługuje się 

nienagannym i wyszukanym językiem, na każdym kroku, podkreślając swoją erudycję. 

Po przeciwnej stronie tej językowej barykady znajduje się właścicielka galerii 

i pośrednik handlu dziełami sztuki, Menchu Roch, także przyjaciółka głównej bohaterki, 

której frywolne zachowanie i dosadne komentarze są przeciwwagą dla oczytanego 

i wytwornego antykwariusza. Obie postaci różni nie tylko postawa życiowa, ale i sposób 

wysławiania się, co sprawia, iż każdy z wymienionych bohaterów jest nośnikiem pewnej 

idei, są to postaci dialogiczne, których wypowiedzi składają się na polifonię. 

Zadanie tłumaczy Szachownicy flamandzkiej polega na utrzymaniu kontrastu 

pomiędzy bohaterami. Nie konieczne jest dokładne odtworzenie słów poszczególnych 

bohaterów, ale stworzenie dla każdego z nich odpowiedniego, spójnego 

i indywidualnego języka w tekście docelowym. Wspomniane już zneutralizowanie 

obcości wtrąceń z francuskiego w przypadku wypowiedzi Cesara w przekładzie na ten 



~ 161 ~ 
 

właśnie język sprawia, iż kontrast pomiędzy idiolektem antykwariusza a Menchu Roch 

staje się mniej wyraźny w francuskojęzycznej wersji powieści. Jednakże analizując same 

wypowiedzi Menchu w przekładzie na polski i francuski, obserwujemy kolejną znaczącą 

różnicę: 

 
La tabla de flandes Szachownica flamandzka 

(tłum. Filip Łobodziński) 

Le tableau du maître 
flamand 

(tłum. Jean-Pierre Quijano) 

1. 
– Ahí está el morbo, cariño – la 
galerista parpadeó, lánguida 
y teatral. (s. 20) 

– Ot i cała kabała, kotek – 
właścicielka galerii 
zatrzepotała powiekami 
z teatralną lubością. (s. 17) 

– C’est bien le drame, ma chère 
– Menchu battit des paupières, 
languide et théâtrale. (s.16) 

2. 
– Todo te lo di con el cuadro, 
así que búscate la vida, hija. (s. 
23) 

– Wszystko dałam ci razem 
z obrazem, więc sama 
kombinuj, kobieto. (s. 20) 

– Je t’ai tout donné avec le 
tableau. À toi de te débrouiller, 
ma fille. (s.18) 

3. 
– Lo tuyo, hija, parece un 
complejo de Electra travestida 
de Edipo o viceversa… (s. 51) 

– Cierpisz, kotek, na kompleks 
Elektry przebranej za Edypa 
albo na odwrót…. (s. 47) 
 

– Ton histoire, ma fille, me 
semble être un complexe 
d’Électre travestie en Œdipe, 
ou vice versa… (s. 42) 

Po wstępnej analizie przytoczonych fragmentów można od razu odnieść wrażenie, że 

w wersji polskojęzycznej słowa wypowiadane przez Menchu wydają się bardziej 

dosadne, podczas gdy przekład na język francuski oryginalną dosadność zneutralizował.  

Już w pierwszym przykładzie w wersji oryginalnej pojawia się kolokwialne 

wyrażenie ahí está el morbo. W języku hiszpańskim morbo może oznaczać nie tylko 

niezdrowe zainteresowanie jakąś kwestią, ale także „kłopot”, „problem” (w rejestrze 

potocznym). W przekładzie na język polski wyrażenie to zostało oddane za pomocą 

równoważnego co do znaczenia i równie potocznego zwrotu „ot i cała kabała”, w wersji 

francuskiej natomiast wyrażenie c’est bien le drame, czyli dosłownie „ot i dramat”, 

wydaje się znacznie bardziej neutralne. W przykładzie drugim Menchu ponownie 

posługuje się potocznym rejestrem języka hiszpańskiego. Można to zaobserwować na 

przykładzie wyrażenia búscate la vida, hija, oznaczające tyle, co „daj mi spokój i radź 

sobie sama”. W przekładzie na język polski typowy dla Menchu prześmiewczo-

kolokwialny styl wypowiedzi został zachowany dzięki użyciu potocznego wyrażenia 

o tym samym znaczeniu, co oryginalna fraza: „sama kombinuj, kobieto”. W wersji 

francuskojęzycznej natomiast ponownie można stwierdzić, iż zastosowane rozwiązanie 

à toi de te débrouiller, ma fille, mimo że powszechnie stosowane, jest znacznie mniej 

potoczne niż oryginał lub przekład na język polski. 

Na uwagę zasługuje również konsekwentne użycie zwrotu „kotek” (przykłady 1 

i 3) lub „kobieto” (przykład 1) w polskojęzycznych wypowiedziach Menchu, nie tylko 

w przytoczonych przykładach, ale w całej powieści. Zabieg ten dodaje bohaterce 



~ 162 ~ 
 

charakteru, nie jest jednak dosłownym tłumaczeniem oryginalnego zwrotu hija („córko”, 

„córuś”), który w wersji francuskiej przetłumaczono jako ma fille (dosł. „moja córko”, 

„moja córuś”). 

Jednakże idiolekt Menchu zyskuje w porównaniu z wypowiedziami 

antykwariusza Cesara. Oto trzy z nich: 

 

Porównując wypowiedzi Cesara i Menchu w trzech wersjach językowych, możemy 

zauważyć, że polski przekład jest niewątpliwie najbardziej kreatywny. Co się zaś tyczy 

przytoczonych wypowiedzi Cesara, w wersji francuskiej pominięte zostało odniesienie 

do hiszpańskich walk byków (przykład 1). Hiszpańskojęzyczne wyrażenie como mozo de 

estoque odnosi się bowiem do jednego z pomocników matadora, który dba o jego 

miecze. W polskim przekładzie aluzja do tej charakterystycznej dla Hiszpanii tradycji 

pozostaje nienaruszona: „jak pomocnik torreadora”, we wersji francuskojęzycznej 

odniesienie znika, a przekład ogranicza się do wyrażenia computer les coups, mais 

derrière la barriére (można je przetłumaczyć dosłownie jako „liczyć punkty/ciosy zza 

barierki”). Sens pozostaje taki sam, ale niewątpliwie utracone zostało jedno ze 

stosunkowo niewielu odniesień do kultury hiszpańskiej, które występują w Szachownicy 

flamandzkiej, powieści, w której to zagadka i jej rozwiązanie stanowią główną oś 

konstrukcyjną. 

 

La tabla de flandes 
Szachownica flamandzka 
(tłum. Filip Łobodziński) 

 

Le tableau du maître 
flamand 

(tłum. Jean-Pierre 
Quijano) 

1. – La vida es breve y la belleza 
efímera, princesita (s. 51) 

– Życie jest krótkie, a piękno 
ulotne, księżniczko. (s.47) 

– La vie est brève et la beauté 
éphémère, petite princesse. (s. 
42) 

2. 

– Ni hablar del peluquín. A mí 
no me mezcles en historias 
con tu Menchu… Yo desde la 
barrera lo que quieras como 
mozo de estoques (cuida las 
espadas del matador de toros) 
(s. 55) 

– Nawet mi nie wspominaj 
o tej lampucerze. Nie chcę 
mieć nic wspólnego z twoją 
Menchu. Zostanę za barierką 
jak pomocnik torreadora. (s. 
51) 

– Pas question de frayer avec 
cette cousette. Je ne veux rien 
savoir de ta Menchu. À la 
rigueur je veux bien compter 
les coups, mais derrière la 
barrière. C’est tout. (s. 45) 
 

3. 

– y estoy a tu disposición, 
querida. Pero no me obligues 
a codearme (tener trato 
habitual) con esa Nefertiti 
restaurada y sus proxenetas 
de Turno, vulgo chulos. (s. 55) 
 

– Ależ jestem do twojej 
dyspozycji, kochanie. Tylko nie 
każ mi się spoufalać z tą 
odpacykowaną Neferetiti i jej 
kolejnymi stręczycielami, czyli 
nazywając rzecz po imieniu, 
alfonsami. (s. 51) 

– Et je suis à ta disposition, ma 
chérie. Mais ne m’oblige pas à 
côtoyer cette Néfertiti 
restaurée et ses proxénètes de 
service, de vulgaires gigolos. 
(s. 45) 



~ 163 ~ 
 

W drugiej zacytowanej wypowiedzi Cesara warto zwrócić uwagę na wyrażenie 

frazeologiczne występujące w oryginale: ni hablar del peluquín, oznaczające 

kategoryczny sprzeciw. Dosłownie wyrażenie to można przełożyć, jako „nawet nie 

mówmy o tupeciku”. Jest to kolokwialny związek frazeologiczny, który nie ma swojego 

bezpośredniego odpowiednika ani w języku polskim, ani francuskim. Stąd obaj tłumacze 

zastosowali w tym przypadku inne rozwiązania niż zwykłe „nie ma mowy” czy pas de 

question, wykazując się kreatywnością i ujawniając swe kompetencje drugich autorów. 

W polskim przekładzie mamy zatem kolokwialne określenie żargonowe „lampucera” 

w wyrażeniu „nawet mi nie wspominaj o tej lampucerze”, w wersji francuskiej 

występuje natomiast deprecjonujące, chociaż mniej kolokwialne zdanie pas question de 

frayer con cette cousette (dosł. „nie ma mowy na spoufalanie się z tą początkującą 

szwaczką”).  

W przykładzie 3 można zaobserwować rozbieżność w przekładzie popularnego 

hiszpańskiego określenia sutenera chulo na polski i na francuski. W polskiej wersji 

istnieje jego bezpośredni ekwiwalent „alfons”, w wersji francuskiej natomiast widzimy 

pewną zmianę związaną z dwuznacznością użytego terminu. Otóż gigolo to nie tylko 

„sutener”, ale także „żigolak”, co znacznie lepiej odpowiada przedstawionej w powieści 

rzeczywistości, gdyż Menchu ma raczej wielu przystojnych utrzymanków, nie 

sutenerów. 

Niewątpliwie Menchu i César to bohaterowie stworzeni na zasadzie kontrastu. 

Mimo że oboje zajmują się dziełami sztuki i są przyjaciółmi głównej bohaterki, poza tym 

dzieli ich wszystko: płeć, orientacja seksualna, stosunek do życia i pracy. Różnice te 

widać nie tylko na poziomie opisu analizowanych postaci, ale również na poziomie ich 

konstrukcji pojmowanej jako całość, w której skład wchodzi charakterystyczny dla 

każdego z bohaterów język. Skoro w zamierzeniu Menchu i César są przeciwstawionymi 

sobie i po wieloma względami antagonistycznymi postaciami, ich idiolekty także muszą 

się diametralnie różnić. Stąd tak istotnym czynnikiem jest odpowiedni, spójny 

i konsekwentny przekład wypowiedzi bohaterów, których język cechuje dialogiczność, 

a ich wypowiedzi stanowią o polifonii w analizowanym tekście. Potwierdza się tym 

samym stwierdzenie, iż przekład to nie zwykła i prosta kopia oryginału, tyle że 

chronologicznie późniejsza i w innym języku. Przekład to ponowne jego stworzenie pod 

postacią paralelnego tekstu w języku docelowym, dzięki czemu tłumacz nabywa 



~ 164 ~ 
 

kompetencje autorskie ograniczone ramami tekstu wyjściowego, czyli staje się zarazem 

naśladowcą oryginału i twórcą przekładu na dany język docelowy. 

Przedstawione w tej części przykłady i analiza porównawcza trzech wersji 

językowych tej samej powieści pozwalają potwierdzić znany wszystkim translatologom 

pogląd, iż wybór odpowiednich technik translatorskich uzależniony jest nie tylko od 

cech tekstu wyjściowego, ale także od osobistej interpretacji i wyborów tłumacza, który 

w wielu przypadkach nie tylko jest zmuszony, ale i powinien porzucić ślepe 

naśladownictwo przekładanego autora i stać się niejako drugim autorem utworu 

w języku docelowym. Jak stwierdza Anna Legeżyńska (1999: 19), przekład chce 

maksymalnie zbliżyć się do swojego wzoru, nie pragnie być ani lepszy, ani gorszy od 

oryginału, dlatego też tłumacz staje się w tej perspektywie „drugim autorem”, czyli 

zarazem naśladowcą tekstu oryginalnego, ale i twórcą tekstu docelowego. Karl Dedecius 

dodaje: „Sztuka zakłada wolność. Przekład ogranicza swobodę, ale żąda sztuki” (1988: 

103). Dotyczy to tak literatury klasyfikowanej jako wysoka i hermetyczna, jak 

i literatury zwanej popularną, która pod względem wartości nie zawsze odbiega od 

ustanowionego kanonu. 

 

4. Heterogeniczna stylistyka i polifonia w Przygodzie fryzjera 
damskiego Eduarda Mendozy a przekład powieści na język 
polski 

 

Powieść Eduarda Mendozy pt. Przygoda fryzjera damskiego jest również 

doskonałym przykładem wielostylowości i polifonii w literaturze popularnej. 

Wprawdzie preferowany przez hiszpańskiego pisarza styl narracji jest prosty 

i bezpośredni, nie oznacza to, że Mendoza całkowicie rezygnuje ze stosowania różnych 

rejestrów języka. Autor, zapytany w jednym z wywiadów o swój indywidualny styl oraz 

celowość mieszania formalnych i potocznych rejestrów języka odpowiedział: 
 
Gdy pracowałem jako tłumacz symultaniczny, mówiłem dwoma różniącymi się między sobą 
językami hiszpańskimi. (…) Wówczas odkryłem, że w ramach każdego języka funkcjonuje 
wiele innych. Współistnienie tych języków wydało mi się bardo interesujące. Lubię mieszać 
je nawet w obrębie jednego paragrafu. Rezultat jest bardzo szokujący i zdajesz sobie sprawę, 
do jakiego stopnia żyjemy w odseparowanych światach. (Mendoza, 2001)75 

                                            
75 Yo, cuando trabajaba como traductor simultáneo, hablaba dos españoles muy distintos entre sí. (…) 
Descubrí, entonces, que dentro de cada idioma hay muchos otros y la convivencia de estos lenguajes me 
parecía muy interesante. Me gusta mezclarlos, incluso dentro del mismo párrafo. El resultado es muy 
chocante y te das cuenta hasta qué punto vivimos en mundos separados. [on-line] < 



~ 165 ~ 
 

Eduardo Mendoza w swych powieściach posługuje się wieloma rejestrami języka 

hiszpańskiego. Wypowiedzi konstruowanych przez pisarza bohaterów mogą zawierać 

w sobie terminologiczną i stylistyczną sprzeczność, która często wywołuje efekt 

humorystyczny. Jednakże, mimo że postaci tworzone przez Mendozę z zasady nie są 

schematyczne, autor dokłada wszelkich starań, aby zaskoczyć czytelnika: 
 
To co najbardziej wyróżnia styl Mendozy, to jego charakterystyczny zabieg stylistyczny, 
który polega na zaoferowaniu czytelnikowi niesamowitego i zaskakującego spektaklu, 
podczas którego postaci uciekają się do rejestrów językowych, które nie są dla nich 
naturalne ani pod względem intelektualnym, ani pod względem ich pochodzenia 
społecznego. (Chalupa, 2007: 104, przekład własny)76 

 

Niemniej jednak, pomimo celowego dysonansu między statusem postaci, a ich 

pochodzeniem, grupą społeczną, do której należą czy intelektem, Mendoza zachowuje 

w swych powieściach wielogłos, który wynika z parodiowania obowiązujących 

konwencji (wchodzi zatem w dialog pomiędzy oczekiwaniami czytelnika związanymi 

z daną postacią, a jej zaskakującą i nieprzewidywalną konstrukcją w samym dziele) oraz 

z zachowania pewnych cech osobniczych idiolektów poszczególnych bohaterów, mimo 

że cechy te nie zawsze odpowiadają przedstawionej na kartach charakterystyce postaci. 

Dysonans ten stanowi zatem wyjątkową cechę literackiego stylu Eduarda Mendozy, 

która tym samym zmienia się w tłumaczeniowy inwariant. Niezachowanie wymienionej 

charakterystyki w przekładzie powieści pisarza na jakikolwiek język obcy spowodować 

może zaburzenie. 

W powieści Przygoda fryzjera damskiego pojawia się szereg absurdalnych, 

a w konsekwencji zabawnych postaci, rozpoczynając od bezimiennego głównego 

bohatera, a na szoferze Magnolio kończąc. Protagonista powieści jest obdarzony 

ponadprzeciętnym intelektem przedstawiciel marginesu społecznego, który sam siebie 

nazywa „elementem przestępczym”. W analizowanym dziele ów „lump” pragnie zerwać 

z kryminalną przeszłością i podejmuje prace w podrzędnym zakładzie fryzjerskim. To, 

co cechuje głównego bohatera Przygody fryzjera damskiego, to charakterystyczne 

górnolotne słownictwo, nieadekwatne do sytuacji i statusu społecznego osoby należącej 

do marginesu. Jak stwierdza José Colmerio: „marginalność głównego bohatera staje się 

                                                                                                                                        
http://www.clubcultura.com/clubliteratura/clubescritores/mendoza/entrevista4.htm>, data konsultacji: 
22.09.2010 
76 „Lo que más destaca en el estilo de Mendoza es su peculiar procedimiento estilístico que consiste en 
ofrecer al lector un inusitado y sorprendente espectáculo en el cual los personajes recurren a unos 
registros lingüísticos que no les son propios ni por su condición intelectual, ni por su extracción social.” 



~ 166 ~ 
 

widoczna w anormalności jego zachowań względem norm społecznych” (1989: 411, 

przekład własny)77. Tę charakterystykę doskonale widać w prowadzonej przez 

głównego bohatera narracji oraz w dialogach z jego udziałem: 
 
– ¿Conocían ustedes el difunto, que Dios tenga en su santa gloria? 
– Claro – repuso otro contertulio (…) –. ¿Usted no? 
– Uña y carne – afirmé –. Y muy amigo de las cuatro hijas del finado. 
– Me parece que se confunde usted de entierro – me corrigió un tercero–. Aquí el corpore 
insepulto es Manuel Pardalot, y sólo tenía una hija, llamada Ivet, de su primer matrimonio. 
– ¿Ivet? – dije –, ¿una chica rubia, alta, muy guapa, con unas piernas despampanantes? 
– No, señor: una chica morena, baja, feúcha y con unas piernas como un par de zanahorias. 
– Efectivamente – admití –, he debido equivocarme de día, de hora, de iglesia y de 
muerto. Que ustedes lo pasen bien. (La aventura del tocador de señoras, 85– 86) 

 
– Czy znali panowie zmarłego, świeć Panie nad jego duszą? 
– Jasne – odpowiedział drugi (…) – a pan nie? 
– Byliśmy nierozłączni – stwierdziłem. – i bardzo przyjaźniłem się z jego czterema córkami. 
– Chyba pomylił pan pogrzeby – zasugerował trzeci. – Tutejszy corpus insepultus to Manuel 
Pardalot, który miał tylko jedną córkę, Ivet, z pierwszego małżeństwa. 
– Ivet? – upewniłem się. – Blondynka, wysoka, śliczna, z niesamowitymi nogami? 
– Nie, drogi panie; brunetka, niska, szkaradna, z nogami jak dwie marchewki. 
– Rzeczywiście – przyznałem. – Musiałem pomylić dzień, godzinę, kościół 
i nieboszczyka. Dobrej zabawy życzę panom. (Przygoda fryzjera damskiego, 63) 
 

W zaprezentowanym dialogu główny bohater powieści Eduarda Mendozy uczestniczy 

w pogrzebie Manuela Pardalota, łamiąc przy tym wszelkie konwenanse. Jego 

zachowanie jest niezgodne z panującymi normami. Na pytanie, czy znał zmarłego 

odpowiada: uña y carne (dosł. „paznokieć i mięso”, czyli odpowiednik wyrażenia 

„papużki nierozłączki”), a na końcu życzy swoim interlokutorom: que ustedes lo pasen 

bien (dosł. „niech się panowie dobrze bawią”). Tłumaczenie autorstwa Marzeny Chrobak 

doskonale oddaje charakter wypowiedzi anonimowego protagonisty powieści. 

Zachowany zostaje nie tylko charakterystyczny dla bohatera idiolekt, ale i czarny humor 

związany z dysonansem pomiędzy rozmową a jej pogrzebowym kontekstem. 

 Postaci głównego bohatera towarzyszy cała gama bohaterów drugoplanowych. 

Mimo że całą powieść cechuje poczucie humoru ocierające się o groteskę, któremu 

podporządkowane zostały również dialogi, każda z postaci funkcjonujących w tym 

absurdalnym świecie zachowuje pewien indywidualizm związany z pochodzeniem, 

wykonywanym zawodem, środowiskiem, z którego pochodzi czy dominującą cechą 

charakteru. Zmienne te mają bezpośredni wpływ na używany przez daną postać idiolekt. 

                                            
77 „La marginalidad del protagonista se hace visible en la anormalidad de su actitud y comportamiento 
respecto a las normas sociales.” 
 



~ 167 ~ 
 

Jednym z drugoplanowych bohaterów jest prezydent miasta Barcelony, którego 

wypowiedzi zawierają sformułowania charakterystyczne pełnionej przez niego funkcji: 
 
– Ciudadanas y ciudadanos, amigos míos, permitidme interrumpir vuestra vacía cháchara 
para explicaros el motivo de esta convocatoria intempestiva y del sablazo que le 
acompaña. (…) No hace falta que os diga que me presento a la reelección. Gracias por los 
aplausos con que sin duda recibiríais este anuncio si no tuvierais las manos ocupadas. 
Vuestro silencio elocuente me anima a seguir. Sí, amigos, vuelvo a presentarme 
y volveré a ganar. (…) No será fácil. Nos enfrentamos a un enemigo fuerte, decidido con 
tan pocos escrúpulos como nosotros, y encima un poco más joven. (La aventura del tocador 
de señoras, 132– 133) 
 
 
– Obywatelki i obywatele, przyjaciele moi, pozwólcie, że przerwę wam czczą paplaninę 
i wyjaśnię przyczynę naszego niegroźnego zgromadzenia i towarzyszącego mu wyłudzenia 
kasy. (…) Nie muszę wam mówić, że będę kandydował na następną kadencję. Dziękuję 
za owację, którą bez wątpienia przywitalibyście moje oświadczenie, gdybyście nie mieli 
zajętych rąk. Wasza wymowna cisza zachęca mnie, bym kontynuował. Tak, przyjaciele, 
ponownie wysunę moją kandydaturę i ponownie wygram. (…) Nie będzie łatwo. 
Naprzeciw nas stoi wróg silny, zdecydowany, równie jak my pozbawiony skrupułów, 
a w dodatku nico młodszy (Przygoda fryzjera damskiego, 98– 99) 
 

Przytoczony cytat to fragment płomiennego przemówienia prezydenta podczas 

spotkania w domu Reinony i Arderiu. Bohater komunikuje w nim, iż zamierza ponownie 

ubiegać się o fotel prezydenta Barcelony w zbliżających się wyborach. Mimo że 

wypowiedź sama w sobie staje się komiczna dzięki kontrastowi pomiędzy typowym dla 

przedwyborczego przemówienia słownictwem: ciudadanas y ciudadanos, vuelvo 

a presentarme, gracias por los aplausos, nos enfrentamos a un enemigo, a wyjątkową 

szczerością polityka, który bez wahania stwierdza, iż motywem spotkania jest również el 

sablazo que le acompaña, czyli chęć wyłudzenia pieniędzy. W tekście docelowym 

najważniejsze staje się zachowanie indywidualnego stylu prezydenckiej przemowy, 

a w rezultacie również efektu humorystycznego, który wynika z wspomnianego 

kontrastu. Analizując przekład na język polski, można zauważyć zastosowanie 

ekwiwalentnego w stosunku do tekstu wyjściowego słownictwa związanego z polityką 

i językiem kampanii wyborczej: „obywatelki i obywatele”, „ponownie wysunę moją 

kandydaturę”, „dziękuję za owację”, „naprzeciw nas stoi wróg”. W przekładzie udaje się 

również odwzorować poczucie humoru Eduarda Mendozy poprzez zastosowanie 

kontrastującego z okazją i formą przemowy języka potocznego np. W tłumaczeniu 

wyrażenia el sablazo que le acompaña, które w tekście docelowym oddane zostało za 

pomocą frazy „towarzyszącego mu wyłudzenia kasy”. Tak w tekście wyjściowym, jak 

i w przekładzie, prezydent Barcelony jest wiarygodny jako polityk, używa stosownego 

słownictwa, będąc jednocześnie postacią komiczną dzięki swej wyjątkowej szczerości 



~ 168 ~ 
 

oraz pewnemu nierozgarnięciu. Ów brak elokwencji, o który często oskarża się całą 

grupę polityków, prezydent Barcelony demonstruje w typowy dla siebie sposób podczas 

wizyty złożonej głównemu bohaterowi powieści: 
 
– ¿En qué puedo servirle, señor alcalde? 
– Soy yo quien está al servicio de la ciudadanía. No te preguntes lo que tu ciudad puede 
hacer por ti, sino lo que tú puedes hacer por tu ciudad, como dijo no sé quién. ¿Utiliza 
los transportes públicos? ¿Practica el basureo selectivo? ¿Satisface puntualmente la 
contribución? Esto es lo único que me importa. (La aventura del tocador de señoras, 152) 

 
– Czym mogę służyć, panie prezydencie? 
– Mnie? Nie, nie. To ja jestem na usługi obywateli. Nie pytaj, co twoje miasto może 
zrobić dla ciebie, lecz co ty możesz zrobić dla swojego miasta, jak powiedział, nie wiem 
kto. Czy korzysta pan z transportu miejskiego? Czy segreguje pan śmieci? Czy płaci pan 
podatki w terminie? Wyłącznie to mnie interesuje. (Przygoda fryzjera damskiego, 113– 114) 

 

W zaprezentowanym fragmencie prezydent Barcelony składa przedwyborczą wizytę 

głównemu bohaterowi powieści. Swoje nagłe pojawienie się w mieszkaniu głównego 

bohatera tłumaczy, iż spełnia swój obowiązek: soy yo quien está al servicio de la 

ciudadanía (dosł. „to ja jestem tym, który jest na usługach wspólnoty obywatelskiej”), 

a następnie parafrazuje słynne zdanie Johna F. Kennedy’iego, które w oryginale brzmiało 

don't ask what your country can do for you, but what you can do for your country. 

W powieści ta kultowa wypowiedź zostaje zmodyfikowana na potrzeby sytuacji 

wyborów prezydenta miasta: no te preguntes lo que tu ciudad puede hacer por ti, sino lo 

que tú puedes hacer por tu ciudad. Jednakże, aby prezydent nie okazał się postacią nazbyt 

elokwentną, dodaje po zakończeniu parafrazy: como dijo no sé quien (czyli „jak 

powiedział, nie wiem kto”). Tłumaczka bezbłędnie rozpoznała nawiązanie do jednej 

z najbardziej znanych wypowiedzi prezydenta Stanów Zjednoczonych, Johna F. 

Kennedy’iego, który stał się obecnie jedną z ikon popkultury. Dlatego w przekładzie 

pojawia się analogiczna parafraza: „nie pytaj, co twoje miasto może zrobić dla ciebie, 

lecz co ty możesz zrobić dla swojego miasta”, a zaraz po niej stosowne wyjaśnienie „jak 

powiedział, nie wiem kto”, które podkreśla głupotę prezydenta Barcelony, 

a jednocześnie wprowadza element komizmu do jego wypowiedzi. Na uwagę zasługuje 

również przekład początku rozmowy. Główny bohater pyta kurtuazyjnie: ¿En qué puedo 

servirle, señor alcalde?, co zostaje przetłumaczone na polski za pomocą w pełni 

ekwiwalentnego zdania „czym mogę służyć, panie prezydencie?” Problematyczny staje 

się jednak przekład odpowiedzi prezydenta: soy yo quien está al servicio de la ciudadanía 

(dosł. „to ja jestem tym, który jest na usługach wspólnoty obywatelskiej”). Dosłowny 



~ 169 ~ 
 

przekład, mimo że gramatycznie poprawny, nie brzmi w języku polskim naturalnie. Stąd 

tłumaczka decyduje się na modyfikacje, która sprawia, iż odpowiedź prezydenta 

w tekście docelowym wynika z zadanego pytania: „Mnie? Nie, nie. To ja jestem na usługi 

obywateli”. 

W Przygodzie fryzjera damskiego przedstawiona została istna galeria osobliwych 

postaci. Jednym z najciekawszych, a zarazem najkomiczniejszych bohaterów 

drugoplanowych jest Abelardo Arderiu, mąż Reinony, który nie grzeszy intelektem, 

czego jest w pełni świadomy: 
– Buenas noches, ¿Se acuerda usted de mí? Nos hemos conocido hace unas horas. Soy 
Arderiu. Abelardo Arderiu. Puede llamarme Arteriu o Abelardo Arderiu, pero no Abelardo. 
– Coño, Arderiu, cómo no te voy a reconocer, si estás igual. Para ti no pasa el tiempo – dije 
con cierto nerviosismo (…) 
– Le hablaré sin rodeos. Como usted sabe, soy tonto y los tontos no podemos dar rodeos 
porque nos perdemos. (…) Le hablaré sin rodeos: Reinona está en peligro. Todas las 
mujeres están en peligro, habiendo como hay tanta violencia contra las mujeres. Pero en 
Reinona a la violencia general se superpone otra particular y específica de ella. Le hablaré 
sin rodeos. (…) ¿Me entiende? 
Le dije que sí y aprovecho esta muestra de entendimiento para bajar la mano. Lego agregó: 
– Ahora, sin embargo, las cosas se han complicado. ¿Puedo hablarle sin rodeos? (La 
aventura del tocador de señoras, 159) 
 
– Dobry wieczór. Pamięta mnie pan? Poznaliśmy się kilka godzin temu. Jestem Arderiu. 
Abelardo Arteriu. Może pan mówić do mnie Arderiu albo Abelardo Arderiu, ale nie Abelardo. 
– Cholera, Arderiu, jakże miałbym cię nie pamiętać, skoro nie zmieniłeś się ani o jotę. Dla 
ciebie czas w ogóle nie płynie – powiedziałem lekko zdenerwowany (…) 
– Będę z panem rozmawiał bez ogródek. Jak pan wie, jestem głupi, a my głupcy, nie 
możemy mówić z ogródkami, bo się gubimy. (…) Będę mówił bez ogródek: Reinona jest 
w niebezpieczeństwie. Wszystkie kobiety są w niebezpieczeństwie, biorąc po uwagę 
aktualny poziom przemocy wobec kobiet. Ale w przypadku Reinony do powszechnej 
przemocy dochodzi inna, właściwa jej samej. Będę mówił bez ogródek. (…) Rozumie mnie 
pan? 
Powiedziałem, że tak, a on skorzystał z tej oznaki zrozumienia i opuścił rękę. Następnie 
mówił dalej: 
– Teraz jednak sprawy się skomplikowały. Mogę mówić bez ogródek? (Przygoda fryzjera 
damskiego, 119) 

 

Zacytowany przykład stanowi urywek rozmowy pomiędzy Arderiu a głównym 

bohaterem. W kilka godzin po przyjęciu u Reinony w domu protagonisty pojawia się 

kolejno większość postaci drugoplanowych, między innymi także Arderiu. Podczas tej 

wizyty czytelnik poznaje lepiej męża Reinony oraz jego charakterystyczny sposób 

wysławiania się. Abelardo Arderiu na wstępie sygnalizuje, iż jest głupcem. Tę cechę 

odbiorca odnajduje również w samej strukturze jego wypowiedzi. Arderiu często traci 

wątek, gubi się między jedną a drugą dygresją, odchodzi od tematu. Ma także swoje 

ulubione powiedzonko: le hablaré sin rodeos, które powtarza się wielokrotnie w każdej 

jego wypowiedzi. Być może na początku słowa te nie śmieszą, ale ich kumulacja w jednej 



~ 170 ~ 
 

rozmowie lub dłuższej wypowiedzi sprawia, iż mogą one w końcu wywołać efekt 

humorystyczny. Ten prosty zabieg wymaga jednak od tłumacza odnalezienia w języku 

docelowym wyrażenia ekwiwalentnego pod względem funkcji i znaczenia, które 

sprawdziłoby się we wszystkich kontekstach, w których użyte zostało zdanie le hablaré 

sin rodeos (np.: „będę mówił nie owijając w bawełnę”). Tłumaczka w tekście docelowym 

wybrała zdanie „będę mówił bez ogródek”, które odzwierciedla sens oryginalnego 

powiedzonka Arderiu, a jednocześnie jest rozwiązaniem na tyle krótkim, że można je 

zastosować we wszystkich kontekstach, w których występuje oryginalne wyrażenie le 

hablaré sin rodeos. Dzięki tej tłumaczeniowej konsekwencji w zastosowaniu jednego 

wybranego wyrażenia wypowiedzi Arderiu w tekście docelowym stają się równie 

rozpoznawalne i zabawne, co te same słowa bohatera w tekście wyjściowym. 

 Eduardo Mendoza z premedytacją sytuuje akcję swojej powieści w Barcelonie, 

stolicy Katalonii. Wybór takiej scenerii pozwala mu bowiem na wprowadzenie postaci, 

które należą do katalońskiej rzeczywistości, a ich idiolekt cechuje dwujęzyczność, 

posługują się bowiem językami katalońskim i hiszpańskim. Dzięki wprowadzeniu dwóch 

epizodycznych bohaterów: policjanta krajowego i policjanta katalońskiego, w tekście 

wyjściowym pojawia się nie tylko polifonia związana ze zróżnicowaniem głosów 

wypowiadających się postaci, ale również wielojęzyczność i wielostylowość: 
 
Descolgué el auricular del interfono y pregunte: 
– ¿Quién? 
– La policía (…) 
Acudí a la puerta del piso, donde ya sonaban estrepitosos golpes, dispuesto a mostrar la 
máxima firmeza y, si esto no funcionaba, la más impúdica y babosa sumisión. Ni esta elección 
me dejó hacer la pareja, compuesta de un número de la policía nacional y un mosso 
d’esquadra, que irrumpió en el piso. En virtud de sabe Dios qué pacto, habló éste antes que 
aquél diciendo: 
– Que nadie se bellugue. Venimos a escorcollar. 
– Habl’n’cristian, cag’n Ceuta – dijo el otro. (…) 
– ¿De qué se me acusa? 
– De robatorio. 
– Con agravantes. 
– Sin duda se trata de un error, señores. No he robado nada. 
– No le hagas caso, Baldiri – dijo el policía más resabiado – . Tós icen lo mesmo. Tú 
escorcóllalo bien escorcollao y verás como algo sale. (La aventura del tocador de señoras, 
147– 148) 
 
– Kto tam? 
– Policja (…) 
Pobiegłem do drzwi mieszkania, w które walili już stróże prawa, zdecydowany na okazanie 
najwyższej stanowczości, a gdyby to nie odniosło skutku, najwstrętniejszej uległości. Para, 
która wpadła do pokoju nie dała mi jednak okazji zademonstrowania ani jednego, ani 
drugiego. Para składała się z szeregowego policjanta krajowego oraz szeregowego policjanta 
katalońskiego. Na mocy paktu Bóg wie jakiego, ten pierwszy przemówił jako pierwszy: 
– Nie ruszać się! Będziemy robić rewizję. 



~ 171 ~ 
 

– Mów po ludzku, do kurwy nędzy – powiedział drugi. (…) 
– o co jestem oskarżony? 
– o kradzież. 
– z okolicznościami obciążającymi. 
– z pewnością chodzi o jakąś pomyłkę, panowie. Nic nikomu nie ukradłem. 
– Nie słuchaj go Baldiri – powiedział policjant krajowy, bardziej przemądrzały. – Oni wszyscy 
tak mówią. Zrewiduj go rewizją i zobaczysz, że coś znajdziesz. (Przygoda fryzjera 
damskiego, 110– 111). 

 

W przedstawionym fragmencie do drzwi głównego bohatera dobija się dwujęzyczny 

hiszpańsko-kataloński policyjny patrol. Jego pojawienie się podkreśla, iż w Barcelonie, 

funkcjonują dwa języki oficjalne: kataloński i hiszpański, co przekłada się na 

charakterystyczną dla Katalonii językowo-kulturową dwoistość. W rezultacie 

pierwszym językiem mosso d’esquadra o wymownym nazwisku Baldiri jest kataloński, 

stąd w jego wypowiedziach pojawiają się elementy tegoż języka jak: Que nadie se 

bellugue. Venimos a escorcollar lub robatorio. Jego partner natomiast mówi po 

hiszpańsku niedbale i niepoprawnie, łącząc ze sobą kolejne wyrazy, nie stroni też od 

wulgaryzmów jak w zdaniu: Habl’n’cristian, cag’n Ceuta (co jest równoznaczne z: habla 

en cristiano, me cago en Ceuta i oznacza dosłownie „mów po chrześcijańsku, sram na 

Ceutę”, czyli „mów po ludzku, do kurwy nędzy”). Można zaobserwować jednocześnie, że 

współpraca z Katalończykiem wpływa na słownictwo jego partnera: Tós icen lo mesmo 
(todos hacen lo mismo). Tú escorcóllalo. Opisana różnica językowa wprowadza element 

humorystyczny związany z dezorientacją językową bohaterów i czytelnika, 

odzwierciedlając jednocześnie kulturowo-lingwistyczną rzeczywistość Katalonii, 

regionu, w którym język kataloński współistnieje z hiszpańskim. W przekładzie trudno 

było zachować oryginalną dwujęzyczność policjantów. Chociaż podział na policjanta 

krajowego i katalońskiego został odnotowany, rozróżnienie funkcjonariuszy ogranicza 

się do komentarza narratora. Należy jednak podkreślić, iż wprowadzenie do przekładu 

elementów języka katalońskiego mogłoby skutecznie zakłócić przyjemność lektury 

czytelnika, który mógłby uznać obcojęzyczne elementy za zbyt egzotyczne, przez co 

stanowiące przeszkodę w procesie czytania. Odwrotny proces, czyli adaptacja 

i wprowadzenie elementów języka kaszubskiego lub gwary śląskiej, doprowadziłaby 

natomiast do zaburzenia koherencji świata przedstawionego. Trudno byłoby uwierzyć, 

że w Barcelonie ktokolwiek mówi po śląsku czy kaszubsku. Utrata oryginalnego 

rozwarstwienia językowego w tym przypadku jest jedną z koniecznych do poniesienia 

strat w procesie przekładu. W tekście docelowym wypowiedzi stróżów prawa nie różnią 

się zatem między sobą, ani nie odróżniają na tle idiolektu głównego bohatera. Znika 



~ 172 ~ 
 

jednak nie tylko dwujęzyczność, ale i większość tych cech języka policjanta krajowego, 

które nie mają bezpośredniego związku z powszechną w Katalonii dwujęzycznością. 

W tekście docelowym wypowiedzi hiszpańskojęzycznego policjanta pozbawione zostały 

takich cech jak błędy czy niedokładna wymowa poszczególnych wyrazów. Jedynym 

elementem wskazującym na problemy językowe policjanta krajowego jest 

pleonastyczne wyrażenie „zrewiduj go rewizją”. 

Obok szeregowych, choć dwujęzycznych policjantów, w powieści Mendozy 

pojawia się również emerytowany komisarz Flores, który został oddelegowany na 

zasłużony odpoczynek do szpitala psychiatrycznego: 

 
– Me engañaron. Verás cómo fue: Estaba yo un día en mi despacho y entraron cuatro tipos de 
Madrid. Compañeros, hacían ver que eran. Camaradas. Hablaban como si lo supieran todo. 
Oyéndoles yo pensaba: joder, éstos se la meten cada día al ministro y luego el ministro 
se la mete a ellos. Ya sabes cómo funcionan cosas en Madrid. (…) Me dijeron: hemos 
encontrado un sitio ideal para tu retiro, macho. Estarás divinamente. Tócate los huevos. Me 
dijeron: hecho a tu medida, joder. El paraje, la gente, todo. Aire puto, pajaritos y tú 
tranquilo, tío, relajado. Conectado al mundo entero vía satélite, y la próstata, a tomar por el 
saco. (La aventura del tocador de señoras, 215– 216) 
 
– Oszukali mnie. Opowiem ci: siedziałem pewnego dnia w moim biurze, gdy weszło czterech 
typów z Madrytu. Mówili, że niby koledzy. Kumple. Mówili, jakoby się znali na wszystkim. 
Słuchałem ich i myślałem: kurde, ci to codziennie rżną ministra, a minister ich. Wiesz, jak 
to się robi w Madrycie. (…) Powiedzieli: znaleźliśmy dla ciebie idealne miejsce na emeryturę, 
facet. Będzie ci bosko. Za chuja – pomyślałem. Ale oni dalej: w sam raz dla ciebie, kurde. 
Okolica, ludzie, wsio. Czyste powietrze, ptaszki, a ty spoko, gościu, zrelaksowany. 
Połączony z całym światem przez satelitę, a prostata, zapomnij. (Przygoda fryzjera 
damskiego, 161) 

 

Przytoczony fragment wypowiedzi komisarza Floresa sam w sobie jest polifoniczny. 

Bohater nie tylko referuje swoje myśli i wypowiedzi, ale także słowa dwóch „typów”, 

którzy przyjechali, aby zabrać go do szpitala psychiatrycznego na zasłużoną emeryturę. 

Jednakże idiolekt komisarza zlewa się z wypowiedziami przyjezdnych madrytczyków 

pod względem stylistycznym. Fragment obfituje w przekleństwa jak joder (w 

przekładzie „kurde”) oraz wyrażenia kolokwialne jak fraza: tócate los huevos (dosł. 

„dotknij sobie jaj”), która stanowi potoczne wyrażenie zaskoczenia. Pojawiają się też 

aluzje seksualne: éstos se la meten cada día al ministro y luego el ministro se la mete 

a ellos. Przekład, podobnie jak relacja komisarza, zawiera wymienione cechy idiolektu 

bohatera. Aluzja seksualna została przełożona za pomocą wieloznacznego i dosyć 

wulgarnego w danym kontekście czasownika „rżnąć”: „ci to codziennie rżną ministra, 

a minister ich”. Tłumaczka konsekwentnie zastępuje przekleństwo o średnim stopniu 

nacechowania: joder polskim „kurde”. W tekście docelowym zastosowany został również 



~ 173 ~ 
 

slang młodzieżowy w tłumaczeniu zdania: aire puto, pajaritos y tú tranquilo, tío, relajado. 

O potocznym i slangowym charakterze wypowiedzi w języku wyjściowym świadczy 

użycie przymiotnika puto w znaczeniu „wspaniały”, „cudowny” oraz rzeczownika tío 

w sensie „facet”, „stary”, „gościu”. W przekładzie na język polski zaobserwować można 

jednak drobną zmianę. Wyrażenie aire puto zostało w przekładzie zneutralizowane 

i oddane za pomocą epitetu „czyste powietrze”, element języka potocznego został 

zrekompensowany w przekładzie tú tranquilo jako „ a ty spoko”. Natomiast rzeczownik 

tío został w języku docelowym zastąpiony ekwiwalentnym „gościu”.  

Mimo że elementy slangowe w przekładzie nie występują dokładnie w tych 

samych miejscach, co w oryginale, ogólny wydźwięk zdania i całego fragmentu pozostaje 

adekwatny w stosunku do tekstu wyjściowego. W konsekwencji wypowiedź komisarza 

zachowuje swój zindywidualizowany charakter, stając się częścią polifonii głosów 

bohaterów powieści Eduarda Mendozy.  

Na uwagę zasługuje również przekład wyrażającej zaskoczenie frazy tócate los 

huevos za pomocą wulgarnego w języku polskim „za chuja – pomyślałem”. 

Zaproponowane tłumaczenie nie wyraża tego samego uczucia zaskoczenia, co tócate los 

huevos, którego „ugrzeczniona” wersja w języku polskim to „też mi niespodzianka”. Jak 

można jednak zaobserwować, analizując uzus hiszpańskojęzycznego wyrażenia na 

forach i blogach internetowych, jego słownikowe znaczenie ulega zmianom i zależnie od 

kontekstu fraza tócate los huevos staje się wulgarniejszym synonimem polskiej formy 

„odczep się”. Użyte w tłumaczeniu wulgarne sformułowanie „za chuja” (czyli „nie ma 

mowy”, „na pewno nie”) wpisuje się w mikrokontekst, jeżeli przyjmuje się, iż 

hiszpańskojęzyczny związek wyrazowy odnosi się do znaczenia, które odnajdujemy 

w Internecie. Jednak w tekście wyjściowym analizowany element może równie dobrze 

stanowić zwrot komisarza do słuchacza (głównego bohatera), do którego Flores kieruje 

się na początku wypowiedzi słowami: verás cómo fue (w tekście docelowym „opowiem 

ci”). Na uwagę zasługuje jeszcze jeden szczegół, w oryginale słowa madryckich 

funkcjonariuszy wprowadzone są dwukrotnie przez me dijeron, podczas gdy w tekście 

docelowym pierwsza forma została przetłumaczona jako „powiedzieli”, a druga jako „ale 

oni dalej”. W przekładzie pojawia się również dodatkowy komentarz „pomyślałem”, 

którego nie ma w oryginale. W tekście docelowym zaobserwować można zatem chęć 

podkreślenia niezwerbalizowanego sprzeciwu komisarza wobec odejścia na emeryturę, 



~ 174 ~ 
 

podczas gdy wydaje się, iż w oryginale jest to zwrot do słuchacza, aby zatrzymać jego 

uwagę. 

W przedstawionych fragmentach powieści Przygoda fryzjera damskiego (w 

oryginale i przekładzie na język polski) możemy zaobserwować polifonię, na którą 

składają się głosy bohaterów pierwszo i drugoplanowych oraz postaci stanowiących tło. 

Warto jednak zauważyć, iż w utworze pojawia się napięcie między wyrafinowanym 

i górnolotnym językiem postaci, a przyziemną sytuacją, która zostaje opisana za jego 

pomocą (por. Cholupa, 2007: 105). Eduardo Mendoza gra z czytelnikiem i jego 

przyzwyczajeniami, oferując w zamian efekt humorystyczny i dobrą zabawę podczas 

lektury, czyli dwie składowe decydujące o sukcesie jego powieści na rynku 

wydawniczym. Jednakże nastawienie, które tak wyraźnie widać w kompozycji tekstu 

i użytym języku literackim, nie stanowi przeszkody w kreowaniu postaci obdarzonych 

niezależnymi głosami. Rozwarstwienie owych głosów nie jest być może naznaczone 

użyciem takich zabiegów jak archaizacja czy stylizacja gwarowa, niemniej jednak, każdy 

bohater posiada indywidualne cechy językowe związane z jego charakterystyką lub 

wynikające z wizji autora. Stąd oddanie polifonii w przekładzie Przygody fryzjera 

damskiego staje się jednym z kluczowych elementów, bez którego niemożliwym byłoby 

zachowanie w tekście docelowym indywidualnego stylu pisarza. W zacytowanych 

przykładach tłumaczenia powieści na język polski opisana wielostylowość wypowiedzi 

została odpowiednio oddana, jednakże nie można powiedzieć tego samego 

o wielojęzyczności wynikającej z usytuowania akcji powieści w Barcelonie, mieście 

języka katalońskiego i hiszpańskiego. Oddanie katalońsko-hiszpańskiej dwujęzyczności 

w języku polskim wiązałoby się jednak z adaptacją (zastosowaniem przykładowo języka 

kaszubskiego, co w barcelońskiej scenerii stałoby się nazbyt groteskowe, żeby nie 

powiedzieć idiotyczne z perspektywy polskojęzycznego czytelnika) lub z daleko 

posuniętą egzotyzacją (pozostawienie fragmentów w języku katalońskim mogłoby 

stanowić realną przeszkodę w zrozumieniu tekstu oraz konieczność zastosowania 

przypisów). Oba te rozwiązania są możliwe, ale stanowią zbyt dużą ingerencję 

w płynność lektury, której czytelnikowi literatury popularnej nie należy nazbyt 

utrudniać. Neutralizacja efektu dwujęzyczności w przekładzie na język polski jest 

najlepszym rozwiązaniem, które nie zakłóci przyjemności odbioru, ani nie zaburzy 

spójności groteskowego, ale jednak w miarę koherentnego świata przedstawionego 

w powieści. 



~ 175 ~ 
 

5. Polifonia –podsumowanie 
 

Polifonia dotyczy nie tylko powieści należących do szeroko pojętego kanonu 

literackiego, ale także literatury popularnej, gdyż wielojęzyczność i wielostylowość 

stanowią podstawowy element konstrukcji wiarygodnych i ciekawych postaci. Polifonia 

wynikająca z pluralności stylów i rozwarstwienia językowego jest jednocześnie jedną 

z poważniejszych komplikacji w kompozycji tekstu, która wymaga odpowiedniego 

i wyważonego przekładu niezależnie od typu czy klasyfikacji tłumaczonego utworu (por. 

Krysztofiak, 1996: 104-105). 

Przytoczone w tej części analizy przykłady nie tylko dowodzą istnienia 

polifoniczności w powieściach popularnych, ale także wykazują, jak istotnym 

czynnikiem jest stosowny jej przekład na języki obce, aby tekst docelowy zyskał 

potencjał odbiorczy (jego realny odbiór przez członków kultury docelowej nastąpi 

dopiero po zakończeniu procesu przekładu i publikacji).  

W tekstach literatury popularnej polifonia stanowi nie tylko element kreacji 

postaci i część konstrukcji całego dzieła, ale także jeden z czynników uprzyjemniających 

odbiór utworu, który sprawia, iż literatura popularna odzwierciedla popkulturową 

tendencję dążenia do doznawania przyjemności poprzez jej produkty. Tak Sapkowski, 

jak Pérez-Reverte czy Mendoza mogliby opowiedzieć te same historie językiem prostym 

i ujednoliconym. Jednakże takie powieści, w których wszyscy bohaterowie niezależnie 

od wieku, płci czy zawodu, mówiliby w ten sam sposób i używaliby tego samego 

słownictwa, byłyby monotonne, mniej komunikatywne, a w konsekwencji nudne dla 

potencjalnego odbiorcy.  

Wybór techniki opartej na polifoniczności wypowiedzi bohaterów, którzy 

zaczynają funkcjonować niezależnie od świadomości autora (przynajmniej sprawiają 

takie wrażenie), nie tylko powoduje, iż powieść jest lepsza warsztatowo, ale także daje 

czytelnikowi możliwość przeniknięcia do wiarygodnego i pasjonującego, chociaż  nadal 

fikcyjnego, świata powieści, co wpływa na jej popularność wśród potencjalnych 

odbiorców.  

Cytując za znanym polskim pisarzem, Michałem Witkowskim:  
 
Pytanie: „czy to się sprzeda”, jest dla mnie zawsze bardzo ważne, ale jeszcze ważniejsze 
brzmi: czy to będzie książka żywa, czytana czy tylko analizowana przez krytyków 
i recenzowana w pismach? (2010: 61) 

 



~ 176 ~ 
 

 Logicznie rzecz ujmując, jeżeli dana powieść (także dzięki polifoniczności wypowiedzi) 

uzyskuje pożądaną popularność wśród czytelników, zaczyna funkcjonować w kręgach 

popkultury kultury wyjściowej, może tym samym zacząć wpływać na inne teksty tejże 

popkultury oraz na samo formowanie się najnowszych jej tendencji i mód. Odpowiedni 

przekład tekstu z zachowaniem jego polifoniczności jest zatem jednym z czynników, 

który może sprawić, iż powieść zacznie funkcjonować w podobny (chociaż nigdy taki 

sam) sposób w docelowym polisystemie literackim, a przez co także w docelowej 

kulturze i popkulturze, stając się dziełem „kultowym”, czyli wyznaczającym literackie 

kierunki, jak to miało miejsce z prozą Andrzeja Sapkowskiego w hiszpańskiej 

popkulturze (chociaż w ograniczonym zakresie miłośników literatury fantasy)78. 

Jeżeli język cool to zespół środków ekspresji językowej, który cechuje 

nastawienie na zaspokojenie potrzeb czytelnika i dotarcie do najszerszego grona 

potencjalnych odbiorców, polifonia obecna w literaturze popularnej pełni podobną 

funkcję, jednakże operuje nie bezpośrednio z poziomu języka, ale z poziomu konstrukcji, 

jest zatem częścią bardziej ogólnego pojęcia, które możemy nazwać konstrukcją cool 

czyli zbiorem technik, które służą do odpowiedniego „złożenia” materiału językowego 

w tekst, który wywołuje przyjemne wrażenie cool (związane z doznawaną 

przyjemnością lektury). Zastosowanie takiej konstrukcji zwiększa potencjał dzieła 

i może sprawić, iż stanie się ono popularniejsze. 

                                            
78 Na forach internetowych oraz w hiszpańskich pozycjach wydawniczych należących do szeroko pojętej 
popkultury odnajdujemy częste odniesienia do prozy Andrzeja Sapkowskiego, niektórzy hiszpańscy 
twórcy, jak Blanca Martínez Sancho, otwarcie stwierdzają, iż proza polskiego pisarza stanowi dla nich 
źródło inspiracji (Artifex, Antología de Literatura Fantástica, 2005: 211). 



~ 177 ~ 
 

Część IV 
 

 

 

 



~ 178 ~ 
 

1. Popkultura jako „kultura repetycji”, czyli kilka słów 
o intertekstualności 

 

Intertekstualność to pojęcie niezwykle szerokie i ostatnio bardzo modne, które 

odnosi się najczęściej do literatury, chociaż może być równie dobrze używane 

w kontekście sztuk plastycznych, muzyki czy kinematografii. Pojęcie to oznacza grosso 

modo odwoływanie się w szeroko pojętych tekstach kultury do przeszłych dokonań, 

dzieł literackich, sztuki plastycznej, muzyki, czyli do tego, co już było. Intertekstualność 

wpisuje się zatem w jeden z najważniejszych i najsilniejszych tendencji popkultury 

i literatury popularnej. Marek Krajewski nazywa to zjawisko kulturą repetycji: 
 
Pojawienie się kultury repetycji, i to jako jednego z najistotniejszych trendów określających 
kształt współczesnej kultury popularnej, wynika (…) zarówno z globalnych zmian 
kulturowych i społecznych (…), jak i z charakteru, jaki przybiera dziś sama kultura 
popularna. W coraz większym stopniu opiera się ona bowiem na procederze powtarzania raz 
jeszcze lub wielokrotnie tego, co już było, co się już wydarzyło, co było już modne. 
Mechanizm powtarzania tego, co już raz się wydarzyło (…) wykorzystywanie wciąż tych 
samych kodów reprezentacji i narracyjnych struktur jawi się więc dzisiaj jako podstawowy 
mechanizm kultury popularnej. (2005: 210) 

 

Popkultura zawdzięcza zatem swoją żywotność i popularność zasobom kultury wyższej, 

z której od początku czerpała i czerpie modele, przetwarzając je na potrzeby swojego 

odbiorcy. Elementy kultury wysokiej były zatem od zawsze przetwarzane przez tak 

zwany przemysł kulturowy i podawane w formie bardziej przyswajalnej przeciętnemu 

odbiorcy. Literatura popularna, stanowiąca część szeroko pojętej popkultury, podlegała 

i podlega tym samym mechanizmom nawiązań i aluzji intertekstualnych. 

„Współzależność literatury wysokoartystycznej i popularnej jest szczególnym 

przypadkiem zjawiska powszechniejszego, mianowicie intertekstualizmu” (Żabski, 

1994: 76). Przy czym warto odnotować, iż, odnosząc się do zależności intertekstualnych 

w ramach literatury popularnej, można wyróżnić zarówno intertekstualność 

wewnątrzobiegową (literatura popularna nawiązuje do innych dzieł literatury 

popularnej), jak i miedzyobiegową (zależność literatura popularna – literatura 

wysokoartystyczna). Tak popkultura, jak i literatura popularna, stały się w pewnym 

momencie rozwoju estetycznie i narracyjnie samowystarczalne i obecnie mogą, choć nie 

muszą, czerpać z kultury wysokiej (por. Krajewski, 2005: 2011).  

Popkultura, a także literatura popularna, nie oferują nigdy niczego całkowicie 

nowego, stwarzają jedynie pozory „nowości”. Umberto Eco, analizując powieści Iana 



~ 179 ~ 
 

Fleminga, dochodzi do wniosków, które mogą zostać rozszerzone na całość literatury 

popularnej: 
Jasne jest więc, dlaczego powieści Fleminga osiągnęły tak wielką popularność: uruchamiają 
one sieć elementarnych skojarzeń, odwołują się do pierwotnej i głębokiej dynamiki. 
Podobają się zatem wyrafinowanemu czytelnikowi, który doznaje estetycznej satysfakcji, 
odkrywając w nich prostotę dawnej epiki. (2008b: 227) 
 

Repetycja popkulturowych schematów oraz powtarzalność wątków i technik 

narracyjnych w literaturze popularnej powoduje wytworzenie dobrze znanego kodu, 

który pozwala odbiorcy produktu utwierdzić się w przekonaniu, iż potrafi poruszać się 

w tym pozornie nowym zakresie kulturowym czy literackim rządzonym przez tak zwany 

przemysł kulturowy. Mechanizm rządzący owym przemysłem opisywany jest w dość 

negatywnym świetle przez Maxa Horkheimera i Theodora Adorno: 
Wszelka kultura masowa pod rządami monopolu jest identyczna, a jej szkielet, fabrykowane 
przez monopol rusztowanie pojęć, zaczyna się zarysowywać. Władcy nie są nawet specjalnie 
zainteresowani osłanianiem tej konstrukcji, im brutalniej ona sama się do siebie przyznaje, 
tym większa jej potęga. (1994: 138-139) 
 

Przemysł kulturowy, w którego skład wchodzi także literatura popularna, co warto 

przypomnieć, wykorzystuje znane struktury, kody i konstrukcje narracyjne, łącząc 

elementy naturalne i swojskie z pewną „nowością” wynikającą zazwyczaj ze zmiany 

„opakowania”, co w przypadku literatury oznacza tyle, co np. transformacja 

polimorficznego gatunku powieściowego lub odpowiednia stylizację. Dzięki temu 

połączeniu, to, co pozornie nowe, staje się łatwo przyswajalne. Jednakże warto dodać, iż 

repetycja jest mimo wszystko procesem istotnym z punktu widzenia przekształcania się 

elementów kultury popularnej w tak zwaną kulturę pełnoprawną. To właśnie 

powtarzanie tworzy tradycje, a w rezultacie kanon, także literacki (por. Krajewski, 2005: 

214). W rezultacie, intertekstualność, rozumiana jako sieć odniesień miedzy tekstowych, 

stanowi jedną z głównych technik tak popkultury, jak literatury popularnej, gdyż 

„przyjemność płynąca z lektury jest wynikiem nie tego, co nowe i niewiarygodne, lecz 

tego co oczywiste i zwyczajne” (Eco, 2008b: 235). 

Skoro literatura popularna stanowi część popkultury, a ta jest kulturą repetycji, 

intertekstualność stanowi w konsekwencji jedną z cech popularnej literackiej twórczości 

ostatnich lat. Dlatego też, zanim postawione zostaną pytania na temat funkcji i natury 

intertekstualności w literaturze popularnej oraz jej implikacji dla procesu przekładu 

tejże literatury na języki obce, należy stworzyć operatywną dla niniejszej rozprawy 

definicję pojęcia, o którym mowa. 



~ 180 ~ 
 

O intertekstualności pierwsza zaczęła pisać Julia Kristeva, opierając się na 

tekstach Michaiła Bachtina, wywodząc swoją koncepcję od bachtinowskiej polifonii 

i dialogiczności.79 Mimo że wprowadzone do teorii literatury stosunkowo dawno, 

pojęcie to jest nadal żywotne i wyjątkowo modne: 
 
Kategoria intertekstualności jest wciąż niezwykle aktualna, gdyż współczesna praktyka 
literacka niejako „wymusiła” wprowadzenie terminu odpowiadającego jej strategiom. Można 
powiedzieć, że „mówienie intertekstualne” wyrosło z konieczności, stając się jednocześnie 
znakiem nowej świadomości humanistycznej w dobie postmodernizmu – szeroko 
pojmowanego fenomenu kulturowego, którego konstytutywnymi zjawiskami są 
dekonstrukcjonizm i właśnie intertekstualność. (Majkiewicz, 2008: 9) 
 

Popularność zagadnienia intertekstualności wśród teoretyków literatury oraz 

teoretyków przekładu sprawiła, iż zakres pojęcia zaczął się systematycznie rozszerzać. 

Przyswajane było przez wiele różnych literaturoznawczych metodologii, a co z tym 

związane, wyodrębnionych zostało wiele odmian intertekstualności. Obecnie jej 

definicję, wielokrotnie redefiniowane w obrębie różnych światopoglądów 

literaturoznawczych i filozoficznych, trudno przedstawić w jednym zdaniu. 

Julia Kristeva definiuje intertekstualność jako charakterystykę każdego tekstu, 

który sam w sobie stanowi „mozaikę cytatów” i jest jednocześnie wynikiem absorpcji 

i transformacji innych, wcześniejszych tekstów (por. Kristeva, 1969: 145-146). Według 

badaczki każdy tekst jest tworem dynamicznym, niejednorodnym i otwartym na 

wpływy z zewnątrz, a nie statycznym i zamkniętym w swojej strukturze tworem 

autonomicznym (por. Martínez Fernández, 2001: 57). Roland Barthes dodaje natomiast, 

iż każdy tekst jest „intertekstem”, nową siecią znanych cytatów, gdyż można odnotować 

w nim obecność innych tekstów. Obecność ta zaznacza się na różnych poziomach, 

w mniej lub bardziej widocznej formie, może to być zarówno zastosowanie danego 

sformułowania, konwencji, modelu rytmicznego, odniesienia do innych tekstów, ale i do 

szeroko pojętych tekstów kultury (por. 1973: 1013-17).80 Definicja Barthesa, mimo że 

niejednoznaczna i „totalizująca”, rozszerza znacząco zakres pojęcia intertekstualności. 

Uogólniając, obecnie można wyróżnić dwie dominujące tendencje dotyczące 

zagadnienia intertekstualności. Pierwsze podejście postuluje bardzo szerokie 

                                            
79 Po raz pierwszy pojęcie intertekstualności pojawia się w artykule badaczki pt.: „Bakhtine, le mot, le 
dialogue et le roman” (1967), który został włączony w książkę autorki zatytułowaną Semeiotiké (1969). 
80 „Tout texte est un intertexte ; d'autres textes sont présents en lui, à des niveaux variables, sous des 
formes plus ou moins reconnaissables : les textes de la culture antérieure et ceux de la culture 
environnante ; tout texte est un tissu nouveau de citations révolues. (…) L'intertexte est un champ général 
de formules anonymes, dont l'origine est rarement repérable, de citations inconscientes ou automatiques, 
données sans guillemets” (Barthes, 1973: 1014). 



~ 181 ~ 
 

rozumienie intertekstualności jako każdy rodzaj relacji, która tworzy się między 

tekstami literackimi i pozaliterackimi. Druga tendencja znacznie zawęża zakres 

badanego pojęcia do wewnątrztekstowych relacji, w które wchodzi analizowane 

dzieło81. Jak uzupełnia José Enrique Martínez Fernández, szeroka koncepcja 

intertekstualności uznaje za takową każdą relację analizowanego dzieła z innym 

tekstem literackim lub szeroko pojętym tekstem kultury, podczas gdy koncepcja 

ograniczona redukuje zagadnienie intertekstualności do konkretnych zapożyczeń 

i aluzji, które stanowią swoiste ćwiczenie pisarskie i czytelnicze por. 2001: 63). 

Rozróżnienie podejścia do pojęcia intertekstualności na koncepcję szeroką i koncepcję 

ograniczoną zaznacza się wyraźnie wraz z publikacją tekstu Gerarda Genette’a 

Palimpsestes. La littérature au second degré (1982)82, autor zawęża w nim pojęcie 

intertekstualności, które staje się dla Genetta jednym z pięciu typów relacji 

transtekstualnych. Niemniej jednak, wyróżnione przez Genette’a typy związków 

transtekstualnych spotkały się z krytyką. Francuski teoretyk definiuje intertekstualność 

jako rzeczywistą i namacalną obecność tekstu 2 w tekście 1 (w postaci cytatu, aluzji, 

plagiatu). Jednakże, jeśli tekst 2, do którego nawiązuje tekst 1, jest tekstem 

wcześniejszym (co wydaje się jednak warunkiem koniecznym do zaistnienia aluzji), 

wówczas nie mamy do czynienia z intertekstualnością, a hipertekstualnością (por. 

Genette, 1982: 11-16). Michał Głowiński krytykuje podział Genette’a i proponuje 

połączenie intertekstualności z hipertekstualnością, jednocześnie uznaje 

paratekstualność jako jeden z możliwych typów metatekstualności (por. 2000: 12). 
                                            
81 Michaël Riffaterre ogranicza zjawisko intertekstualności do percepcji samego czytelnika: 
„L'intertextualité est la perception par le lecteur de rapports entre une œuvre et d'autres, qui l'ont 
précédée ou suivie. Ces autres œuvres constituent l'intertexte de la première.” (Michaël Riffaterre, « La 
trace de l'intertexte », La Pensée, n°215, 1980, s. 4-18) Jednakże to ograniczenie paradoksalnie wprowadza 
znak równości między intertekstualnością a literackością, negując istnienie tekstów „aintertekstualnych”, 
czemu sprzeciwia się Edward Balcerzan (por. 2009: 12-13). 
82 Gérard Genette jako pierwszy podjął w tym dziele próbę określenia i podziału relacji intertekstualnych, 
wprowadzający tym samym podział na jej kilka typów. Za nadrzędną kategorię Genette uznaje 
transtekstualność (la transtextualité), czyli kategorię obejmującą wszystkie relacje między tekstami. 
W ramach transtekstualości wyróżnić można pięć typów związków między tekstami: intertekstualność 
(l’intertextualité), paratekstualność (la paratextualité), metatekstualność (la metatextualité), 
hipertekstualność (l’hipertextualité) i architekstualność (l’arcihtextualité). Pierwszy typ, czyli 
intertekstualność odnosi się do realnej obecności jednego tekstu w drugim w postaci cytatu 
(eksplicytnego, wziętego w cudzysłów lub implicytnego, czyli plagiatu) lub aluzji. Paratekstualność 
dotyczy natomiast związku tekstu z jego paratekstami (jak tytuł, prolog, epilog, motta, etc.). 
Metatekstulaność to termin opisujący natomiast związek między jednym tekstem, a drugim, który stanowi 
analizę lub relację krytyczną dotyczącą pierwszego tekstu. Hipertekstualność według Genetta to relacja 
tekstu B (zwanego hipotekstem) z tekstem a (hipertekstem), który jest dziełem wcześniejszym 
w stosunku do tekstu B. W końcu Genette charakteryzuje archi tekstualność, czyli związek na osi tekst – 
gatunek (por. Genette, 1982: 9-20). Rozróżnienie to, chociaż ciekawe i kompleksowe, spotkało się z falą 
krytyki, jako zbyt szczegółowe i częściowo mało spójne (por. Głowiński, 2000; Markiewicz, 1989). 



~ 182 ~ 
 

Henryk Markiewicz natomiast zgadza się, iż typologia Genette’a ma swoje wady, uważa 

jednak, że zamiast łączyć ze sobą poszczególne typy relacji tekstowych, należałoby 

podział wzbogacić, a kategorię intertekstualności jeszcze wyraźniej podzielić. 

W rezultacie badacz wyróżnia dziewięć typów modalności relacji intertekstualnych, 

zaznaczając jednocześnie, iż przejścia między poszczególnymi z nich są płynne, dlatego 

w analizie relacji między tekstami może dojść do współwystępowania kilku modalności 

(por. 1989: 219-225). 

Wielość wizji i prób definicji oraz podziału intertekstualności83 sprawia, iż 

koniecznym staje się wybór konkretnego podejścia w zależności od typu 

i charakterystyki przeprowadzanej analizy. Ponieważ, odnosząc pojęcie 

intertekstualności do teorii przekładu, nie można ograniczać się do związków 

i odniesień wewnątrzliterackich, najbardziej operatywnym dla niniejszej analizy jest tak 

zwane szerokie rozumienie intertekstualności oraz wizja zaproponowana przez 

Ryszarda Nycza, który stwierdza: 
 
Intertekstualność to kategoria obejmująca ten aspekt ogółu własności i relacji tekstu, który 
wskazuje na uzależnienie jego wytwarzania i odbioru od znajomości innych tekstów oraz 
„architekstów” (reguł gatunkowych, norm stylistyczno-wypowiedzeniowych) przez 
uczestników procesu komunikacyjnego. (…) Relacji międzytekstowych nie da się ograniczyć 
do odniesień wewnątrzliterackich. Obejmują one wszak w równej mierze związki 
z pozaliterackimi gatunkami i stylami mowy, jak i – nierzadko intersemiotyczne powiązania 
z pozadyskursywnymi mediami sztuki i komunikacji (plastyka, muzyka, film, itp.). (2000: 82-
83) 
 

Sieć odniesień intertekstualnych może obejmować zatem nie tylko aluzje 

wewnątrzliterackie (związki analizowanego tekstu z jego literackimi pre-tekstami), ale 

i wszelkiego rodzaju związki danego tekstu z szeroko pojętymi tekstami kultury (jak 

film, muzyka, sztuki wizualne, etc.). Jak dodaje Roland Barthes, konotacje kulturowe 

i struktury myśli wchodzą w skład konstrukcji intertekstualności (Hatim & Mason, 1995: 

163). W konsekwencji można wyodrębnić trzy główne typy relacji międzytekstowych: 1. 

tekst–tekst, 2. tekst–gatunek oraz 3. tekst–tekst kultury. Intertekstualny związek typu 

pierwszego opisuje relacje zachodzące między analizowanym tekstem (intertekstem), 

a jego pre-tekstami, czyli tekstami literackimi chronologicznie wcześniejszymi, do 

których ów intertekst nawiązuje. Relacje typu drugiego obejmują przede wszystkim 

związki formalne i strukturalne intertekstu z jego wzorcem gatunkowym, podczas gdy 
                                            
83 O intertekstualności pisali również między innymi: Judith Still i Michael Worton (1990), Ryszard Nycz 
(1995), Stanisław Balbus (1996), Nathalie Limat-Letelier (1998) czy Włodzimierz Bolecki (1998). Edward 
Balcerzan w książce Tłumaczenie jako „wojna światów” (2009) również poświęca jej rozdział 
zatytułowany „Cudze słowo w cudzym słowie”. 



~ 183 ~ 
 

ostatni z przedstawionych typów związków międzytekstowych odnosi się do relacji 

tekstu literackiego z tekstami pochodzącymi z innego systemu semiotycznego (por. 

Majkiewicz, 2008: 21). Podział ten nie tylko upraszcza, ale także uściśla kategorię 

intertekstualności w odniesieniu do teorii przekładu. W samym procesie 

tłumaczeniowym szczególnie istotne stają się relacje typu pierwszego i trzeciego, gdyż 

to nawiązania do innych tekstów literackich oraz do szeroko pojętej rzeczywistości 

kulturowej mogą stanowić najpoważniejsze translatorskie wyzwanie. 

Warto jednaksprecyzować, iż nie wszyscy badacze i traduktolodzy odnoszą się 

przychylnie do włączania w intertekstualność również tak zwanych tekstów kultury. 

Edward Balcerzan, krytykując pracę Anny Majkiewicz i szeroką definicję 

intertekstualności Ryszarda Nycza, proponuje ponownie określić termin „tekst”. Według 

Balcerzana tekst powinien przede wszystkim spełniać elementarne znamiona 

tekstowości, jest to zatem konstrukcja, którą można traktować jako wypowiedź, 

posiadająca swojego nadawcę i potencjalnego odbiorcę, początek i koniec oraz cechująca 

się podzelnością. W rezultacie badacz proponuje pojęcie paradygmatyczności, które 

mieści w sobie zarówno intertekstualność rozumianą jako wewnątrzliterackie związki 

międzytekstowe, jaki i wszystkie zjawiska zewnętrzne, do których analizowany tekst się 

odnosi (por. 2009: 34-25).  

W niniejszej analizie za operatywną uznana została szeroka koncepcja 

intertekstualności Rolanda Barthesa, Ryszarda Nycza czy w końcu Anny Majkiewicz. 

Jednak, w związku z zarysowaną polemiką między zwolennikami szerokiej i wąskiej 

koncepcji intertekstualności, intertekstualne relacje wewnątrzliterackie oraz 

nawiązania intersemiotyczne do tak zwanych „tekstów kultury” i elementów 

kulturowych oraz ich implikacje dla procesu i odbioru przekładu przeanalizowane 

zostały oddzielnie, podobnie jak relacje typu „tekst-tekst kultury”, ujęte w odrębnym 

podrozdziale. 

 

2. Intertekstualność jako problem translatologiczny 
 

Badania nad problemem intertekstualności w obrębie literaturoznawstwa 

pozwoliły zintegrować ze sobą badania nad tekstem oraz badania nad jego kontekstem, 

co znalazło swoje przełożenie na teorię i praktykę przekładu. Dzięki refleksji nad 

intertekstualnością dzieł literackich, przekładoznawcy uzyskali nową metodę opisu 



~ 184 ~ 
 

i analizy związków między tekstem tłumaczonym, a jego literackim i pozaliterackim 

kontekstem, która uwzględnia wieloaspektowość dzieł literackich i wpływa na 

konstrukcję dominanty semantycznej, która staje się sumą cech samego tekstu, jego 

społecznego, kulturowego i historycznego kontekstu oraz kompetencji odbiorcy (por. 

Majkiewicz, 2008: 38). Dodatkową zaletą wprowadzenia intertekstualności w zakres 

teorii, a przede wszystkim krytyki przekładu jest porzucenie badań i analiz przekładów 

na zasadzie opozycji binarnych (np.: ekwiwalentny – nieekwiwalentny) oraz 

rozszerzenie pojęcia wierności tłumaczenia o szereg dodatkowych czynników 

pozatekstualnych, które wpływają na możliwość oddania oryginalnych zabiegów pisarza 

w tłumaczeniu na języki obce. Urszula Dąmbska-Prokop dodaje, iż złożoność 

postmodernistycznego fenomenu intertekstualności, sprawia, że ciężar badawczy 

zostaje przeniesiony z trójkąta: autor – dzieło – tradycja na zależność: tekst – dyskurs – 

kultura, co wpływa na proces przekładu (por. 2000: 103). W konsekwencji 

występowania w dziełach literackich sieci aluzji do innych tekstów literackich lub 

tekstów kultury, tłumacz (jako pierwszy odbiorca) staje przed wyzwaniem. Basil Hatim 

oraz Ian Mason dodają, iż przekład intertekstualności jest o tyle trudny, iż w jej 

przypadku chodzi o coś więcej niż zwykły proces aluzji do innego tekstu: 
 
Tekst spogląda w stronę tego, co go poprzedza, dodając do swej ideologicznie neutralnej 
formy cały blok znaczeniowy, który go podtrzymuje, a jednocześnie ów tekst karmi się 
doświadczeniem, wcześniejszą informacją, itp., taka jest właśnie, w skrócie, funkcja 
intertekstualności. (1995: 158, przekład własny)84 
 

Intertekstualność, poza wyzwaniem translatorskim, jest jednocześnie jedną 

z wewnętrznych cech samego przekładu, który jest produktem stworzonym na bazie 

innego tekstu: 
W przypadku przekładu mamy do czynienia ze swoistą intertekstualnością genetyczna – 
tekst oryginału uczestniczy w narodzinach tekstów swoich tłumaczeń. Co więcej, relacje 
między tymi tekstami są bardzo silne; są to relacje ciągłego poszukiwania jedności 
i tożsamości bez osiągnięcia czystej identyczności. (Dąmbska-Prokop, 2000: 103). 

 

Tłumaczenie staje się zatem jednym ze środków komunikacji między kulturami, które 

wchodzą we wzajemną relację (por. Heydel, 1995: 76). Jednocześnie intertekstualność 

tłumaczonego dzieła wpływa znacząco na poziom trudności jego przekładu na języki 

obce, gdyż tłumacz musi wykazać się nie tylko kompetencjami językowymi, ale także 

                                            
84 „Un texto mira hacia lo que lo precede, añadiendo a su forma ideológicamente neutra todo el volumen 
de significación que lo sustenta y se nutre de la experiencia, de la previa información, etc. ésta es, en suma, 
la función de la intertextualidad”. 



~ 185 ~ 
 

literacko–kulturowymi, aby móc rozszyfrować sieć intertekstualnych aluzji tekstu 

wyjściowego, zinterpretować ich znaczenie, a następnie stosownie oddać w tekście 

docelowym. Sam proces tłumaczenia zakłada bowiem „wyrwanie” oryginalnego tekstu 

z jego kontekstu kultury wyjściowej i „przesadzenie go” w nowe środowisko kultury 

docelowej, co niejednokrotnie niesie ze sobą utratę części relacji intertekstualnych:  
 
Ponieważ często przedmiotem przywołania są teksty nie zawsze powszechnie znane, 
wówczas szansa ich dostrzeżenia jest różna. Na pierwszy plan wśród kompetencji tłumacza 
wysuwa się wtedy umiejętność rozpoznania „żywiołu intertekstualnego” i rekonstrukcji 
sygnałów (markerów) intertekstualnych. (Majkiewicz, 2008: 29) 

 

Zadanie dobrego tłumacza polega zatem nie tylko na oddaniu w tekście docelowym 

indywidualnego stylu autora, ale również na odszyfrowaniu możliwie największej ilości 

aluzji i zapożyczeń z innych tekstów, które zostały zakodowane w tekście wyjściowym, 

a następnie na stosownym oddaniu tych elementów w tekście docelowym (por. 

Krysztofiak, 1996: 102). 

 W rezultacie zachowanie intertekstualności w przekładzie wiąże się 

z indywidualnymi intelektualnymi kompetencjami tłumacza. Należy jednocześnie mieć 

na względzie, iż nie zawsze nawiązanie intertekstualne będzie w oryginale nawiązaniem 

jawnym (najbardziej oczywiste nawiązania to wyróżnione w tekście cytaty). 

O przywołaniu pre-tekstu mogą świadczyć także inne wyraźne wskaźniki, jak pojawienie 

się nazwiska autora pre-tekstu lub postaci w nim występującej. Znaczna część aluzji ma 

jednak charakter implicytny, a nawet niejawny (mogą być to na przykład nawiązania lub 

transformacje tematyczne, parodia czy parafraza) (por. Majkiewicz, 2008: 23). 

 Reasumując, złożone pojęcie intertekstualności wpływa nie tylko na teorię, ale i na 

praktykę przekładu literackiego, stanowiąc jedno z najtrudniejszych wyzwań 

translatorskich, które sprawdza nie tylko kompetencje językowe tłumacza, ale także 

jego erudycję, zdolności interpretacyjne i biegłość w rozszyfrowywaniu nawiązań 

zastosowanych przez autora w tekście wyjściowym. Jest to zjawisko, które dotyczy tak 

dzieł zaliczanych do kanonu literatury wysokoartystycznej, jak i twórczości nurtu 

popularnego. Mając jednak na względzie, iż popkultura jest kulturą repetycji, można 

zaryzykować stwierdzenie, iż intertekstualność w postaci nawiązań do tego, co już było, 

jest jedną z głównych cech literatury popularnej, która w popkulturę wrasta, ale i z niej 

czerpie.  



~ 186 ~ 
 

Wszelkie nawiązania tak do literatury wysokiej, jak i do dzieł należących do nurtu 

literatury popularnej i do szeroko pojętych tekstów kultury, stanowić mogą grę 

z czytelnikiem, którego potrzeby winny być zaspokojone podczas lektury, a sam proces 

czytania powinien dawać mu swoistą intelektualną satysfakcję. Jednak, w jakim stopniu 

literatura popularna jest literaturą repetycji? Jaką konkretną rolę spełnia 

intertekstualność w literaturze popularnej? Jakie są tego konsekwencje dla czytelnika 

oryginału, jakie dla tłumacza i procesu przekładu, a jak ową intertekstualność odbierze 

czytelnik tekstu docelowego? w tej części, na bazie analizy odpowiednio dobranego 

materiału egzemplifikacyjnego, podjęta zostanie próba odpowiedzi na zadane pytania 

i zdefiniowania roli szeroko pojętej intertekstualności wewnątrzliterackiej w ramach 

literatury, a co z tym związane także kultury popularnej. 

 

2.1. Intertekstualność w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego 
i kryminale Koniec świata w Breslau Marka Krajewskiego 
a tłumaczenie na hiszpański 

 

Jedną z głównych cech całego Cyklu o wiedźminie jest jego intertekstualność, 

która przejawia się na wielu poziomach. Proza Andrzeja Sapkowskiego, mimo że 

klasyfikowana jako literatura popularna, zawiera liczne elementy postmodernistycznej 

gry z tym, co już zostało napisane czy powiedziane: 
 
Postmodernizm, kierunek dominujący obecnie w literaturze głównego nurtu, koncentruje się 
właśnie na czytelniku. Współczesne teksty starają się wciągnąć odbiorcę w rozliczne pułapki, 
skompromitować jego schematyczny i stereotypowy sposób myślenia, schwytać w błędne 
koło mechanicznego czytania po to, by w końcu zmusić do myślenia. Twórczość Andrzeja 
Sapkowskiego, przeznaczona dla szerokiej publiczności, należy raczej do literatury 
popularnej. Jednak jego styl nawiązuje do postmodernistów: „Grę z Tym, Co Już Było”, „Grę 
z Językiem” i „Grę z Czytelnikiem”. (Materska & Popiołek, 1994). 
 

Intertekstualność jest zatem nieodłączną cechą twórczości Sapkowskiego, który poprzez 

wprowadzanie do swoich dzieł aluzji literackich i kulturowych wzbogaca je oraz daje 

czytelnikowi możliwość rozszyfrowania nawiązań i odniesień, aby zaspokoić potrzeby 

jego intelektu.  

 Jednakże sieć nawiązań intertekstualnych różni się w kolejnych częściach cyklu. 

Dwa pierwsze tomy to zbiory opowiadań, które stanowią preludium dla pięciu kolejnych 

powieści rozwijających niektóre poruszone przez autora wątki. Opowiadania, jako 

krótkie formy literackie, stają się ciekawym polem do intertekstualnych manewrów, 

podczas gdy w powieściach referencje i aluzje mają zgoła inny charakter. Jako że oba 



~ 187 ~ 
 

zbiory opowiadań: Ostatnie życzenie i Miecz przeznaczenia, ukazały się jako pierwsze, 

także im należy oddać pierwszeństwo w analizie intertekstualności i jej przekładu na 

język hiszpański.  

Z wielości intertekstualnych aluzji oraz bogactwa stosowanych przez autora pre-

tekstów tłumacz Sagi o wiedźminie na hiszpański zdaje sobie doskonale sprawę: 
 
W twórczości Sapkowskiego odnajdujemy doskonale wplecioną mnogość odniesień 
literackich i historycznych: pojawia się archetyp Pięknej i Bestii (…), Królewna Śnieżka jest 
prowadzona do lasu przez drwala, który ją gwałci… (Faraldo, 2002: 4, przekład własny)85 
 

Dwa zbiory opowiadań, które rozpoczynają wiedźmiński cykl, zawierają liczne aluzje do 

tekstów literackich w zakorzenionych w tak zwanej kulturze ogólnej lub zaczerpniętych 

z literatury i kultury Polski i Europy Wschodniej. W pierwszym przypadku przekład na 

języki obce ogranicza się do rozszyfrowania owych odniesień i oddania ich w języku 

docelowym, co w dobie daleko posuniętej globalizacji nie powinno stanowić 

potencjalnego problemu translatorskiego, ani też zmienić się w przeszkodę w odbiorze 

tekstu docelowego przez jego potencjalnego czytelnika.  

Prawdziwym wyzwaniem tłumaczeniowym mogą okazać się intertekstualne 

nawiązania drugiego typu (oscylujące wokół kultury polskiej i kultur ościennych, 

których specyfika jest mniej znana czytelnikowi obcojęzycznemu z Europy Zachodniej). 

W przypadku, gdy odniesienia, aluzje lub cytaty zostały zaczerpnięte z tekstów kultury 

ojczystej autora i nie są to teksty powszechnie znane, tłumacz staje przed dylematem. Po 

właściwym rozszyfrowaniu nawiązania (czytelnego dla odbiorcy kultury wyjściowej, ale 

prawdopodobnie zupełnie obcego czytelnikowi przekładu) musi zdecydować, czy 

w tekście docelowym warto zostawić element obcy (stosując tym samym strategię 

egzotyzacji), czy może lepiej zastąpić go ekwiwalentem kulturowym, który pełni tę samą 

funkcję, ale jest znany w kulturze docelowej (jest to strategia adaptacji)86. W artykule 

poświęconym twórczości Andrzeja Sapkowskiego, José María Faraldo podkreśla także tę 

cechę stylu polskiego autora: 

 

 

                                            
85 „En la obra de Sapkowski hallamos también multitud de referencias literarias e históricas muy bien 
trabadas: aparece el arquetipo de la Bella y la Bestia (...), Blancanieves es llevada al bosque por un leñador 
que la viola…” 
86 Skondensowane definicje adaptacji i egzotyzacji znajdują się w Małej encyklopedii przekładoznawstwa 
pod redakcją Urszuli Dąmbskiej-Prokop (2000: 27-32; 67) oraz w trzecim podrozdziale tej części 
rozprawy pt. Tłumaczenie jako most interkulturowy. 



~ 188 ~ 
 

Znajdziemy tu także bogactwo przejawów mitologii słowiańskiej, co okaże się bardzo 
egzotyczne dla zagranicznych czytelników, podobnie odwołania do polskiej historii 
i przeszłości, jak sporadyczne zastosowanie typowego, oficjalnego języka czasów 
komunizmu. (2002: 4, przekład własny)87 

 

W przypadku intertekstualnych aluzji zakorzenionych w kulturze docelowej, ich 

ominięcie w przekładzie może być wynikiem nieświadomości tłumacza lub niemożności 

oddania referencji w tekście docelowym, co nie jest uważane za błąd. Marianne Lederer 

wyjaśnia, iż tłumacz powinien być „dwukulturowy” i pomóc czytelnikowi zrozumieć 

ukryte w tekście elementy implicytne, jak aluzje intertekstualne, lecz należy pamiętać, że 

nie jest on wszechwiedzący. Ominięcie niektórych nawiązań jest wynikiem statusu 

tłumacza – uważnego czytelnika, który tylko powinien (a nie musi) rozszyfrować 

wszystko (por. 1994: 125-127). 

Zadanie tłumacza, który podejmuje się przekładu dzieła charakteryzującego się 

wysokim natężeniem odniesień i aluzji intertekstualnych, znacznie się komplikuje. 

W pierwszej kolejności powinien on wytropić oraz rozszyfrować nawiązania do innych 

tekstów i określić ich funkcję w dziele, aby następnie sklasyfikować je na te, które można 

oddać bez problemu w tekście docelowym, oraz te, które należy zaadaptować na 

potrzeby kultury docelowej (przypis, wyjaśnienie, zastąpienie ekwiwalentem 

funkcjonalnym lub kulturowym, etc.) lub zrekompensować ich utratę oraz takie, które 

warto pozostawić bez dodatkowych wyjaśnień, jako elementy egzotyczne. 

Przed rozpoczęciem analizy intertekstualność i jej przekład w zbiorach 

opowiadań: Ostatnie życzenie i Miecz przeznaczenia (które stanowią preludium historii 

przestawionej w powieściach), warto podkreślić ogólną charakterystykę konstrukcji 

samych opowiadań. Sapkowski bawi się konwencją gatunku, tworząc związki 

intertekstualne między swoimi opowiadaniami a znanymi baśniami, które należą do 

tradycji literatury zachodniej. Pisarz często (szczególnie w pierwszym tomie) 

wykorzystuje elementy fabularne i wątki powszechnie znanych baśni jak Królewna 

Śnieżka, Mała Syrenka, Piękna i Bestia, Aladyn, Kopciuszek, nie rezygnując jednak 

z odniesień do rodzimej twórczości tego typu oraz eksploatacji ogólnych motywów 

baśniowych jak: prawo niespodzianki, zaklęte królewny, smoki strzegące skarbów, itp.: 
 

                                            
87 „Encontramos también en abundancia aspectos de la mitología eslava, algo que resultará muy exótico 
para los lectores foráneos y también referencias a la historia y el pasado polacos, como la esporádica 
aparición del lenguaje oficial típico de la época comunista”. 



~ 189 ~ 
 

Autor Krwi elfów początkowo konstruował fabuły swoich opowiadań na znanych motywach 
polskich baśni braci Grimm, a także innych twórców. (…) To, co wydawało się wówczas 
kaprysem autora, z czasem zmieniło się w jego firmowy znak. (Szczepaniak, 2002: 182-183) 
 

Obok aluzji do baśni braci Grimm czy Charlesa Perarulta, Sapkowski sięga po legendy 

zakorzenione w polskiej rzeczywistości kulturowej, czego przykładem może być Baśń 

o Szewczyku Dratewce. W opowiadaniu Kraniec świata (z tomu Ostatnie życzenie) 

pojawia się wiele odniesień do polskich podań z diabłem w roli głównej, natomiast 

opowiadanie rozpoczynające Cykl o wiedźminie zatytułowane Wiedźmin jest 

unowocześnioną wersją legendy Romana Zmorskiego pt. Strzyga, która powstała 

w epoce Romantyzmu (por. Szczepaniak, 2002: 182; Roszczynialska, 2003: 257-266). 

Andrzej Sapkowski wykorzystuje i przetwarza motywy lub całe wątki charakterystyczne 

dla baśni i legend, z którymi czytelnik jest zaznajomiony od dzieciństwa, stanowi to 

element intertekstualnej gry pisarza z potencjalnym odbiorcą: 
 
Kolejny element ulubionej przez Sapkowskiego Gry z Tym, Co Już Było stanowią bohaterowie 
dobrze znani, postacie, których imiona są już dzisiaj ogólnie komunikatywnymi hasłami. 
Królewna Śnieżka, Szewczyk Dratewka czy Mała Syrenka - słowa te wzbudzają w nas 
określone skojarzenia. Oczekujemy, że autor opowie nam o nich tak, jak zwykle robią to 
bajarze. Nic bardziej mylnego. Sapkowski woli oddać głos samym postaciom (warto przy tym 
zauważyć, że w tradycyjnych bajkach są one zawsze nieme, traktowane podmiotowo). 
(Materska & Popiołek, 1994) 

 

Intertekstualny charakter opowiadań z dwóch pierwszych tomów cyklu polega w dużej 

mierze na parodii i ponownym opowiedzeniu (z ang. retelling88) znanych legend i podań 

z odpowiednim dystansem oraz dozą ironii. W przypadku opowiadań, których fabuła 

oparta została na powszechnie znanych baśniach, legendach i podaniach, zachowanie 

oryginalnej intertekstualności nie stanowi większego problemu translatorskiego. Baśnie 

jak Królewna Śnieżka czy Piękna i Bestia są tak samo popularne w kulturze wyjściowej, 

jak w kulturze docelowej, zatem czytelnik przekładu jest w stanie zrozumieć 

kompozycję utworu bez konieczności dodatkowej ingerencji ze strony tłumacza. 

W rezultacie ten poziom intertekstualności nie wymaga niczego więcej, jak przekładu na 

język docelowy, a wszelkiego rodzaju dodatkowe wstępy, przypisy, wyjaśnienia są 

w tym przypadku zbędne. 

                                            
88 Retelling to termin, który w języku polskim można oddać jedynie w sposób opisowy, jako ponowne 
opowiedzenie bardziej lub mniej znanych historii. Jak stwierdza Andrzej Sapkowski w Rękopisie 
znalezionym w smoczej jaskini: „retelling w fantasy zawiera dwa elementy – jednym jest (…) „jak to było 
naprawdę”, albowiem ambicją autora jest, aby czytelnik – w ramach zaakceptowanej konwencji – daną 
wersję mitu czy baśni przyjął jako prawdziwą (…). Drugim elementem jest euhemeryzacja, zabieg 
polegający na eliminowaniu elementów bajkowości, pozostawiając magię” (2001: 39). 



~ 190 ~ 
 

Poważny problem translatorski stanowić mogą jednak bardziej subtelne 

nawiązania do kultury polskiej i słowiańskiej. Istnieje bardzo duże ryzyko, że wszelkie 

aluzje do polskich legend nie zostaną zauważone przez czytelnika przekładu na język 

hiszpański. Nawet jeżeli tłumacz wychwyciłby i zachował wszystkie intertekstualne 

odniesienia do baśni polskich i słowiańskich, jest bardzo mało prawdopodobnym, aby 

przeciętny odbiorca tekstu docelowego je zauważył, jeżeli nie będą opatrzone 

dodatkowym objaśnieniem. A ponieważ przypisy czy wstępy w hiszpańskojęzycznej 

wersji Ostatniego życzenia i Miecza przeznaczenia nie występują, bardziej uzasadniona 

wydaje się teza, iż czytelnik przekładu, który natknie się w tekście docelowym na 

podobną aluzję intertekstualną, zakwalifikuje ją jako element wewnętrznej logiki 

paralelnego świata fantasy, który nie ma związku z rzeczywistością pozatekstową, a nie 

jako odniesienie do legend, mitów czy literatury ze strefy kulturowej autora. Mimo że 

istnieje wiele sposobów zaznaczenia w przekładzie oryginalnej intertekstualności, jej 

odczytanie przez czytelnika docelowego zależy, w większości przypadków, od profilu 

odbiorcy, nie zaś od samego tłumacza (por. Bednarczyk, 2001: 68-71). Mimo że to 

tłumacz decyduje, co zrobić z zawartymi w oryginale nawiązaniami do innych tekstów 

kultury (czy je zachować, takimi, jakimi są, oznaczyć w tekście dodatkowym przypisem, 

pominąć, etc.), efekt końcowy jest w dużej mierze uwarunkowany wrażliwością 

czytelnika tekstu docelowego.  

Pomimo wysuniętej tezy, warto sprawdzić, jak owe teoretyczne trudności 

przekładają się na praktykę przekładu i porównać odpowiednie fragmenty oryginału 

z ich przekładem na język hiszpański. W trakcie analizy fragmentów opowiadania 

Kraniec świata pojawiło się już intertekstualne odniesienie do polskiej historii 

i literatury w postaci wrażenia „i palą diabłu ogarek” (Ostatnie życzenie, 82), 

w przekładzie le encienden fuego al diablo (El último deseo, 163), którego wydźwięk 

i legendarna konotacja okazały się nieprzekładalne na język hiszpański, chociaż tłumacz 

prawdopodobnie świadomie zrezygnował z zastosowania części hiszpańskiego 

powiedzenia enciendenle una vela al diablo, które wprawdzie nie zastąpiłoby całkowicie 

oryginalnego nawiązania, ale z pewnością zrekompensowałoby część strat. Przykład ten, 

który pojawił się przypadkowo w momencie analizy innych elementów stylu 

Sapkowskiego, stanowił wprowadzenie do problematyki wszechobecnej w dziełach 

pisarza intertekstualności. Relacje intertekstualne tekst–tekst mogą zarówno ograniczać 

się do jednego zdania lub przejawiać się w konstrukcji obszernego fragmentu lub całego 



~ 191 ~ 
 

opowiadania. W obu zbiorach opowiadań pisarz często posługuje się powszechnie 

znanymi baśniami jako fundamentem pod konstrukcję własnej wersji opowieści, co nie 

przeszkadza mu jednak we wprowadzaniu dodatkowych baśniowych motywów 

w postaci pojedynczych wypowiedzi czy epizodów. W opowiadaniu Kwestia ceny, 

w którym pisarz przetwarza baśniowy motyw prawa niespodzianki, pojawia się 

fragment będący ewidentnym nawiązaniem do baśni pt. Kopciuszek: 
 
Za równie wielki zaszczyt uważam, że królowa raczyła słyszeć o mnie i że na podstawie tego, 
co słyszała, nie chce wykorzystywać mnie do banalnych spraw. Zeszłej zimy książę Hrobarik, 
nie będąc tak łaskawy, próbował wynająć mnie do szukania ślicznotki, która mając dość jego 
ordynarnych zalotów, uciekła z balu, gubiąc pantofelek. Trudno mi było go przekonać, że do 
tego potrzebny jest wielki łowczy, a nie wiedźmin. (Ostatnie życzenie, 132) 
 
También considero un gran honor el que la reina haya oído hablar de mí y de que, a causa de 
lo que escuchara, no quiera utilizarme para tan banales asuntos. El invierno pasado, el 
príncipe Hrobarik, que no es tan benévolo, intentó contratarme para que le encontrara una 
hermosa doncella que, hasta de sus vulgares requiebros, se escapó del baile y perdió una 
zapatilla. Me fue difícil convencerle de que para eso le era preciso un buen cazador y no un 
brujo. (El último deseo, 119) 
  

W przytoczonym cytacie pojawia się jasna aluzja do jednej z najpopularniejszych baśni 

na świecie. Najważniejszym elementem konstrukcji niniejszego fragmentu jest 

wykorzystanie motywu Kopciuszka uciekającego z balu, na który nałożony został 

typowy dla stylu Sapkowskiego, ironiczny filtr. Zachowanie relacji intertekstualnej, 

pomimo że ma ona charakter implicytny, nie nastręcza w przekładzie większych 

trudności, gdyż wykorzystana baśń znana jest czytelnikom na całym świecie. Jednakże 

warto zwrócić uwagę na tłumaczenie rzeczownika „ślicznotka” jako una hermosa 

doncella. Użycie w tekście wyjściowym nacechowanego emocjonalnie, ale także 

powszechnego w języku potocznym (np. w sytuacji podrywu) rzeczownika „ślicznotka” 

to element gry z konwencją, który podkreśla, iż opowieść o księciu Hrobariku 

przypomina bajkę o Kopciuszku, ale nią nie jest. Przedstawiony cytat jest fragmentem 

wypowiedzi wiedźmina Geralta podczas rozmowy z Calanthe, królową Cintry. Ton 

rozmowy jest poważny, a używane słownictwo neutralne i politycznie poprawne. 

W rezultacie każdy element nacechowany emocjonalnie stanowi ważny i bardzo 

widoczny akcent i przejaw ironii w tekście. W przekładzie na hiszpański, w miejscu 

„ślicznotki” pojawia się una hermosa doncella (archaizm, dosłownie „przepiękna 

panna”). Rzeczownik nacechowany emocjonalnie został zatem zastąpiony neutralnym 

epitetem doskonale wpisującym się w konwencję baśni, nie stanowiący zatem elementu 

zerwania z konwencją. 



~ 192 ~ 
 

W innym opowiadaniu, Mniejsze zło, z tomu Ostatnie życzenie, także mamy do 

czynienia z baśniową intertekstualnością. Tym razem jest to nawiązanie do historii 

Królewny Śnieżki z wykorzystaniem klasycznego dla tej baśni cytatu, który jest 

powszechnie znany i powtarzany: 
Żoną Fredefalka, księcia Creyden, była Aridea, mądra, wykształcona kobieta. Miała w rodzie 
wielu wybitnych adeptów kunsztu czarnoksięskiego i zapewne w drodze dziedzictwa 
przejęła dość rzadki i potężny artefakt, Zwierciadło Nehaleni. Jak wiesz, Zwierciadła Nehaleni 
służyły głównie prorokom i wyroczniom, bo bezbłędnie, choć zawile, przepowiadają 
przyszłość. Aridea dość często zwracała się do Zwierciadła... 
– Ze zwyczajowym pytaniem, jak sądzę – przerwał Geralt. – „Kto jest najpiękniejszy na 
świecie?” Jak wiem, wszystkie Zwierciadła Nehaleni dzielą się na uprzejme i na rozbite. 
– Mylisz się. Arideę bardziej interesowały losy kraju. A na jej pytania Zwierciadło 
przepowiedziało paskudną śmierć jej samej i całego mnóstwa ludzi z ręki bądź z winy córki 
Fredefalka z pierwszego małżeństwa. (Ostatnie życzenie, 89) 

 
La mujer de Fredefalk, el conde de Creyden, era Aridea, una mujer sabia y bien educada. Tenía 
entre sus antecesores a muchos famosos adeptos del arte de la nigromancia y, seguramente 
por ello, había recibido en herencia un artefacto bastante raro y potente, un Espejo de 
Nehalena. Como sabes, los Espejos de Nehalena los usaban sobre todo profetas y adivinos 
porque eran capaces de vaticinar el futuro, sin fallos pero bastante confusamente. Aridea 
a menudo acudía al Espejo... 
– Con la pregunta habitual, como me figuro – le interrumpió Geralt –: “¿Quién es la más 
hermosa del mundo?”. Por lo que sé, todos los Espejos de Nehalena se dividen en dos tipos: 
los mentirosos y los rotos. 
– Te equivocas. A Aridea le interesaba más el destino del país. Y a sus preguntas el Espejo 
respondía vaticinándole una muerte horrible a ella, y a una gran cantidad de personas, 
a manos o a causa de la hija del primer matrimonio de Fredefalk. (El último deseo, 81) 

 

Zaprezentowany fragment zawiera jasną aluzję do baśni o Królewnie Śnieżce, włącznie 

z pytaniem „Kto jest najpiękniejszy na świecie?”, które, jako cytat, zostało wzięte 

w cudzysłów. Analizując przytoczony wyjątek z tekstu ponownie, można dopatrzeć się 

intertekstualnej gry z baśniową konwencją poprzez zastosowanie ironicznej 

perspektywy w odniesieniu chociażby do podziału zwierciadeł Neheleni „na uprzejme 

i na rozbite”. Ponieważ pre-tekst, do którego odnosi się analizowany intertekst jest 

powszechnie znany, przekład fragmentu na język hiszpański staje się formalnością, 

tłumacz posługuje się bowiem znanym z hiszpańskich wersji baśni pytaniem ¿Quién es la 

más hermosa del mundo?.  

Jednakże na uwagę zasługuje przekład fragmentu: „Jak wiesz, wszystkie 

Zwierciadła Neheleni dzielą się na uprzejme i na rozbite”. Zdanie to jest doskonałym 

przykładem charakterystycznej dla stylu Andrzeja Sapkowskiego ironii zbudowanej za 

pośrednictwem insynuacji, że lustro, oceniając urodę właścicielki, może skłamać 

i pozostać w jednym kawałku lub powiedzieć prawdę, co, jeżeli jego właścicielka jest 

mniej urodziwa, nie spotka się z jej aprobatą. Autor decyduje się jednak na eufemizm 



~ 193 ~ 
 

„uprzejme”, żeby nie powiedzieć wprost „kłamliwe”, pozostawiając tym samym pole do 

interpretacji odbiorcy tekstu. W przekładzie na hiszpański subtelna ironia zostaje 

przedstawiona w sposób zdecydowanie bardziej bezpośredni: Por lo que sé, todos los 

Espejos de Nehalena se dividen en dos tipos: los mentirosos y los rotos. W rezultacie, mimo 

że sens fragmentu pozostaje tożsamy, w tekście docelowym znika ironiczny eufemizm, 

a dowolność interpretacyjną zastępuje konkretna wizja tłumacza jako pierwszego 

czytelnika oryginału. 

Zaprezentowane przykłady udowodniają, jak istotna jest rola relacji 

intertekstualnych w twórczości Andrzeja Sapkowskiego. Aluzje i nawiązania do 

powszechnie znanych baśni nie stanowiły problemu translatorskiego (co można 

wywnioskować z przytoczonych przykładów), który pojawić się może jednak 

w przypadku odniesień do tekstów funkcjonujących w literaturze i kulturze polskiej lub 

ogólno-słowiańskiej, a nieznanych czytelnikowi kultury docelowej. 

W Ostatnim życzeniu znalazły się dwa opowiadania oparte na schematach 

fabularnych polskich podań i legend. Są to teksty: Wiedźmin i Kraniec świata, które 

zawierają znacznie większą ilość aluzji i nawiązań do kultury i literatury polskiej niż 

pozostałe opowiadania z pierwszego tomu. Czytelnik tekstu wyjściowego dostrzega 

i rozpoznaje aluzje dzięki pozostawionym przez autora „śladom”: porzekadłom, opisom 

krajobrazu, zwyczajom. Połączenie danego fragmentu prozy Sapkowskiego 

i konkretnego pre-tekstu często następuje automatycznie. Ponadto czytelnik oryginału, 

mimo że doskonale zdaje sobie sprawę, iż akcja umieszczona została w nierzeczywistym 

i paralelnym świecie, jest w stanie zauważyć, że wykreowana przez Sapkowskiego 

przestrzeń nie pozostaje całkowicie odcięta od rzeczywistości empirycznej i kulturowej 

(por. Roszczynialska, 2003: 265). 

Opowiadanie Wiedźmin, które zapoczątkowało przygodę Andrzeja Sapkowskiego 

z literaturą, zanim zostało opublikowane w tomie Ostatnie życzenie, pojawiło się 

w latach osiemdziesiątych na łamach czasopisma „Fantastyka” i od razu wzbudziło 

kontrowersje. Czytelnicy podzielili się bowiem na entuzjastów tekstu Sapkowskiego 

oraz krytyków, którzy oskarżali autora o plagiat. Magdalena Roszczynialska, w artykule 

poświęconym temu konkretnemu zagadnieniu, wspomina o liście napisanym przez 

jedną z czytelniczek czasopisma: 

 

 



~ 194 ~ 
 

Szanowna redakcjo! Opublikowane przez was opowiadanie Wiedźmin jest bezczelnym 
plagiatem baśni opracowanej przez Romana Zamorskiego pt. Strzyga, wydanej w roku 1852 
w zbiorze Podania i baśnie ludu polskiego. Jedynie początek opowiadania został przez pana 
Sapkowskiego trochę zmieniony – reszta prawie dokładnie według tekstu Zmorskiego. Mam 
nadzieję, że nie pozostawicie tak tej sprawy. (2003: 263) 
 

Przytoczony fragment listu oburzonej czytelniczki świadczy, iż relacja między Strzygą 

Zmorskiego i Wiedźminem Sapkowskiego jest oczywista dla co najmniej części 

czytelników tekstu wyjściowego. Autorka listu myli jednak wybraną przez pisarza 

konwencję intertekstualnych nawiązań i gry z czytelnikiem z plagiatem. Na tej 

podstawie można wywnioskować, iż intertekstualna aluzja do Podań i baśni ludu 

polskiego na poziomie konstrukcji utworu jest jasna dla pewnej grupy odbiorców 

kultury wyjściowej, ale najprawdopodobniej nie dla czytelników przekładów tekstu na 

języki obce. Strzyga jest bowiem podaniem głęboko zakorzenionym w literaturze 

i kulturze polskiej, które wprawdzie zostało spisane przez Zmorskiego w XIX wieku, ale 

funkcjonowało wcześniej, stanowiąc podstawę fabuły wielu innych baśni i legend. 

Dlatego podczas „transplantacji” opowiadania Wiedźmin z kultury wyjściowej do 

docelowej nieuniknionym stało się pozbawienie tekstu części nawiązań do tekstów 

kultury autora. Proces ten opisuje szczegółowo Anna Bednarczyk, która podkreśla, iż 

różnice interpretacyjne można odnotować już na poziomie lektury tekstu wyjściowego, 

mimo że jego czytelnicy należą do kręgu kultury wyjściowej. W rezultacie przeniesienie 

tekstu z jednej kultury do drugiej w konkretnej formie docelowej zależy od interpretacji 

tłumacza – pierwszego czytelnika, a późniejszy odbiór przekładu to już kwestia 

osobistych kompetencji jego odbiorców (por. 2001: 22-26). Przekład tekstu, czyli 

przeniesienie go z naturalnego „środowiska literackiego” na obcy kulturowo teren, 

zawsze oznacza zerwanie części jego połączeń z kulturą, w której powstał. Nie jest to 

jednak równoznaczne z niemożliwością odniesienia sukcesu w polisystemie literackim 

kultury docelowej, co jest w dużej mierze uwarunkowane jakością przekładu 

i rzetelnością pracy tłumacza (por. Heydel, 1995: 75-76). 

Wewnątrzliterackie relacje intertekstualne nawiązane z tekstami należącymi do 

kultury wyjściowej, które odnajdujemy w opowiadaniach z Cyklu o wiedźminie, stanowią 

poważny translatorski problem. Związek między baśnią Strzyga a opowiadaniem 

Wiedźmin jest zauważalny tylko na poziomie strukturalno-tematycznym, co sprawia, iż 

aluzja przestaje być widoczna w przekładzie. Nie jest to jednak jedyna forma 

wykorzystywania przez Sapkowskiego podań zakorzenionych w polskiej kulturze. 

W tym samym tekście odnaleźć można bowiem inne odniesienia do słowiańskich podań, 



~ 195 ~ 
 

które odzwierciedlają zamysł autora polegający na ponownym opowiedzeniu znanych 

historii, ale z innego punktu widzenia: 
 
– (…) Ostatnio, co prawda, był jeden, ale chciał te trzy tysiące koniecznie z góry. No to 
wsadziliśmy go do worka i wrzuciliśmy do jeziora. 
– Oszustów nie brakuje. 
– Nie, nie brakuje. Jest ich nawet sporo (…) Dlatego jak pójdziesz do pałacu, nie żądaj złota 
z góry. Jeżeli tam w ogóle pójdziesz. 
– Pójdę. 
– Ano, twoja sprawa. Pamiętaj jednak o mojej radzie. Jeżeli zaś już o nagrodzie mowa, ostatnio 
zaczęło się mówić o jej drugiej części, wspomniałem ci. Królewna za żonę. Nie wiem, kto to 
wymyślił, ale jeżeli strzyga wygląda tak, jak opowiadają, to żart jest wyjątkowo ponury. 
Wszelakoż nie zabrakło durniów, którzy pognali do dworzyszcza galopem, jak tylko wieść 
gruchnęła, że jest okazja wejść do królewskiej rodziny. Konkretnie, dwóch czeladników 
szewskich. Dlaczego szewcy są tacy głupi, Geralt? (Ostatnie życzenie, 15) 
 
– (…) Últimamente, es cierto, hubo uno, pero quería tres mil por adelantado. Así, que le 
metimos en un saco y le echamos al lago. 
– No faltan pícaros. 
– No, no faltan. De hecho, más bien sobran (…) Por eso, si vas al palacio, no pidas dinero por 
adelantado. Si es que 
vas a ir. 
– Voy a ir. 
– Bueno, es asunto tuyo. Sin embargo, no olvides mi consejo. Y ya que hablamos de la 
recompensa, últimamente se ha empezado a hablar de su segunda parte, como te he 
mencionado antes. La mano de la princesa. No sé a quién se le ocurrió, pero si la estrige tiene 
el aspecto que se dice, se trata de una broma bastante pesada. No obstante, no faltaron idiotas 
que se fueron al palacio a galope en cuanto cundió la noticia de que había una oportunidad de 
entrar dentro de la familia real. En concreto, dos aprendices de zapatero. ¿Por qué los 
zapateros son tan tontos, Geralt? (El último deseo, 14) 

 
W drugiej części przytoczonego fragmentu znalazła się aluzja do literackiego stereotypu 

szewca, który funkcjonuje w polskiej rzeczywistości po dziś dzień. Jego korzeni należy 

poszukiwać w legendzie o Dratewce i Smoku Wawelskim, w której przebiegły szewczyk 

posługuje się sprytem wynikającym z jego pozycji i uwarunkowań społecznych, nie zaś 

mądrością czy inteligencją. Dodatkowo zawód szewca obrósł w kulturze polskiej 

licznymi stereotypami. Szewc kojarzy się zwyczajowo z osobą biedną (stąd powiedzenie 

„szewc bez butów chodzi”) i często głupią jak przysłowiowy but, który stanowi 

podstawę jego pracy. Obraz ten został pogłębiony i zmodyfikowany przez znany 

doskonale w polskich kręgach kulturowych dramat Witkacego pt. Szewcy, w którym 

autor przedstawia osoby wykonujące ten fach w opozycji do władzy arystokracji. 

W dziele Witkacego mistrz szewski jest jednak osobą inteligentną, filozofem, który 

poszukuje ideałów. To jego dwaj czeladnicy wykazują się brakiem intelektu. 

W rezultacie zacytowany fragment zawiera implicytną aluzję do stereotypowej wizji 

szewca jako postaci literackiej, wizji utrwalonej w polskiej kulturze. Jednocześnie 

słusznym wydaje się być stwierdzenie, że wzmianka o dwóch czeladnikach szewskich 



~ 196 ~ 
 

może stanowić intertekstualną aluzję do wspomnianego dramatu Witkacego. Zatem 

fragment, mimo że leksykalnie nieskomplikowany, stanowi poważny translatorski 

problem. Oba pre-teksty (historia Dratewki i sztuka Witkacego), do których nawiązuje, 

to dzieła typowo polskie. W konsekwencji polski i hiszpański obraz szewca różniąsię 

chociażby pod względem tradycji literackiej obu krajów. Postać, która posiada tyle 

konotacji w języku polskim, „niesie” wraz z sobą „bagaż” kulturowy i literacki, którego 

nie odnajdziemy w kulturze hiszpańskiej. 

Fragment dotyczący czeladników szewskich nie został w przekładzie opatrzony 

dodatkowym wyjaśnieniem, którego zastosowanie wiązałoby się z wprowadzeniem 

przypisu, który to mógłby zakłócić lekturę czytelnika tekstu docelowego. W związku 

z tym nie sposób było oddać całości intertekstualnej aluzji do ukształtowanego przez 

literaturę i kulturę obrazu polskiego szewca. Niemniej jednak, w dialogu w języku 

hiszpańskim pojawia się odniesienie do charakterystycznej dla literatury hiszpańskiej 

postaci łotrzyka, czyli pícaro i powstałego w jej ramach gatunku powieści pikarejskiej, 

zwanej też łotrzykowską. Postać pícaro, bohatera, który pochodzi z niskich klas 

społecznych i posługuje się wrodzonym sprytem, aby przeżyć, jest pod wieloma 

względami zbieżna z funkcjonującą w polskiej literaturze charakterystyką szewca. 

Przekład rzeczownika „oszuści” (po hiszpańsku tramposos, estafadores, timadores) jako 

pícaros sprawia, iż utrata intertekstualnej aluzji zakorzenionej w kulturze polskiej 

zostaje częściowo zrekompensowana nawiązaniem do gatunku powieści pikarejskiej. 

Można zatem zaryzykować stwierdzenie, iż jest to przykład kompensacji utraconej 

zawartości oryginału. Niemniej jednak przytoczony przykład kompensacji posiada 

pewne znamiona adaptacji, czyli strategii polegającej na zastąpieniu w przekładzie 

niezrozumiałego lub egzotycznego elementu kultury wyjściowej, pełniącym podobną 

funkcję elementem kultury docelowej, dostosowując tym samym tekst do potrzeb 

czytelnika tejże kultury. 

Powracając do szewskiej tematyki, dosłowne nawiązanie do baśni o szewczyku 

Dratewce pojawia się w opowiadaniu z tomu Miecz przeznaczenia pt. Granica możliwości, 

w którym drużyna złożona z krasnoludów, ludzi, wiedźmina i czarodziejki Yennefer 

stara się zneutralizować złotego smoka. Jednym z uczestników wyprawy jest mistrz 

szewski Kozojed z Hołopola, którego pomysłem na zabicie smoka było podrzucenie mu 

zatrutej owcy: 
 



~ 197 ~ 
 

Co tak patrzycie? – spytał Kozojed. – Bierzmy się do roboty, trzeba uradzić, czym napchamy 
ścierwo, żeby gad skapiał co rychlej. Musi to być coś, co jest strasznie jadowite, trujące albo 
zgniłe.  
– Aha – przemówił krasnolud wciąż z uśmiechem. – Coś, co jest jadowite, paskudne 
i śmierdzące. Wiesz co, Kozojed? Wychodzi, że to ty. (Miecz przeznaczenia, 57) 
 
– ¿Qué miráis? – preguntó Comecabras – . Vamos al tajo, hay que decidir con qué rellenamos 
el cebo, para que el bicho la palme cuando antes. Ha de ser algo que sea muy venenoso, 
tóxico o corrompido. 
– Ajá – habló el enano, todavía sonriéndose – . Algo que sea venenoso, asqueroso y apestoso. 
¿Sabes qué, Comecabras? ¿Resulta que eso eres tú? (La espada del destino, 43) 

 

W przytoczonym wyjątku z rozmowy uczestnicy wyprawy naradzają się, w jaki sposób 

najlepiej poradzić sobie ze smokiem. W dyskusję włącza się szewc Kozojed, który kiedyś 

podobno zgładził smoka, podsuwając mu zatrutą owcę, i proponuje podobną metodę. 

Jego propozycja nie spotyka się z entuzjazmem kompanów, o czym świadczy odpowiedź 

krasnoluda Yarpena Zigrina. Postać Kozojeda została stworzona na podstawie 

krakowskiej legendy o Smoku Wawelskim i szewczyku Dratewce. Sapkowski 

wykorzystuje tym samym powszechnie znaną w Polsce baśń i tworzy bohatera 

stanowiącego parodię Dratewki, czyli przygłupiego i zarozumiałego mistrza szewskiego, 

który wszystkich chciałby wypychać siarką: 
 
– Zamknij jadaczkę, Boholt – krzyknął Jaskier zacierając ręce. – Patrz, Eyck idzie do szarży! 
Psiakrew, ale będzie piękna ballada! 
– Hurra! wiwat Eyck! – krzyknął ktoś z grupy łuczników Niedamira. 
– a ja – odezwał się ponuro Kozojed – ja bym go jednak dla pewności napchał siarką. (Miecz 
przeznaczenia, 61) 
 
– Cierra la boca, Boholt – gritó Jaskier, frotándose las manos–. Mira ¡Eyck va a la carga! ¡Ah, 
su perra madre, será un bonito romance! 
– ¡Hurra! ¡Viva Eyck! – gritó uno del grupo de arqueros de Niedamir. 
– Pues yo – saltó sombrío Comecabras –, yo, no obstante, para estar seguro, le hubiera 
inflado de azufre.(La espada del destino, 46) 
 

Sapkowski uzyskuje efekt komiczny, który jest wynikiem wprowadzenia postaci będącej 

intertekstualnym dialogiem z tytułowym bohaterem baśni o szewczyku Dratewce oraz 

gry z oczekiwaniami czytelnika, który spodziewał się sprytnego i sympatycznego 

młodzieńca, a w zamian poznaje zarozumiałego „chłopka-roztropka”. Można z dużym 

prawdopodobieństwem stwierdzić, że w przekładzie na język hiszpański wspomniana 

relacja między opowiadaniem Sapkowskiego a dobrze znaną polską legendą zanika. 

Utrata jest bezpośrednio związana z nieznajomością legendy o tym, w jaki sposób szewc 

pokonał Smoka Wawelskiego. Jedynie czytelnik przekładu będący prawdziwym 

pasjonatem polskiej kultury mógłby rozpoznać ową intertekstualną zależność oraz 

zrozumieć ukrywającą się za nią parodię.  



~ 198 ~ 
 

Nawet bez znajomości pre-tekstu, do którego nawiązuje Sapkowski 

w opowiadaniu Granica możliwości, komentarze Kozojeda wprowadzają dodatkowy 

element humorystyczny. Bohater wykazuje bowiem szczególne zainteresowanie 

wypychaniem wszystkiego i wszystkich trucizną, co, zgodnie z filmową zasadą, iż 

powtarzanie pewnego elementu może dać efekt humorystyczny, śmieszy tak 

w oryginale, jak w przekładzie na język hiszpański.  

Dodatkowym elementem komicznym jest nazwisko „Kozojed”. Warto nadmienić, 

iż nazwisko to istnieje w rzeczywistości i jest szczególnie popularne w Czechach, 

jednakże w języku polskim powoduje liczne skojarzenia (podobnie jak to ma miejsce 

w przypadku wielu innych czeskich słów). Użycie specyficznych imion własnych to 

jedna z cech stosowanej przez pisarza onomastyki. Jak stwierdził Maciej Szelewski, 

Sapkowski posługuje się imionami intencjonalnymi w postaci przydomków i przezwisk, 

aby przekazać dodatkową informację na temat bohatera, ale i w celu uzyskania 

dodatkowego efektu humorystycznego (por. 2003: 127-128). „Kozojed”, z punktu 

widzenia polskiego czytelnika, może stać się intencjonalnym przydomkiem, opisującym 

osobę, która „zjada kozy”, przy czym rzeczownik „koza” posiada liczne znaczenia i nie 

koniecznie musi odnosić się do zwierzęcia domowego. Zatem „Kozojed” to nie tylko 

„miłośnik koźliny”, ale i „miłośnik wesołych dorastających panien” zwanych potocznie 

„kozami” lub „zjadacz zeschniętej wydzieliny z nosa”, co jest wyjątkowo obrzydliwym 

zwyczajem małych dzieci, osób niedojrzałych lub cierpiących na nerwicę natręctw. 

Czeskie nazwisko „Kozojed” konotuje liczne znaczenia w umyśle przeciętnego polskiego 

czytelnika. Dlatego też tłumacz staje w tym przypadku przed decyzją: przetłumaczyć to 

nazwisko, czy pozostawić je w wersji oryginalnej. 

W tej części analizy warto przyjrzeć się założeniom teorii przekładu w kwestii 

tłumaczenia imion własnych89. Jak stwierdził jeden z hiszpańskojęzycznych badaczy, 

Esteban Torre, nazwy własne, w tym antroponimy, nie posiadają uniwersalnej wartości 

konotacyjnej, służą najczęściej celom identyfikacyjnym, mogą pełnić także rolę 

apelatywną. Antroponimy nie powinny więc sprawiać trudności tłumaczowi, który 

mógłby ograniczyć się do ich transferu lub naturalizacji (por. Torre, 1994: 99). Mimo to 

często spotykanym zabiegiem tłumaczeniowym jest zastąpienie nazwy własnej 

wyrazem ekwiwalentnym w języku docelowym. Technika ta jest użyteczna wówczas, 
                                            
89 O problematyce przekładu nazw własnych na języki obce pisało wielu znanych badaczy i teoretyków 
przekładu jak: Virgilio Moya (2000), Elżbieta Skibińska (2000) lub Piotr Stalmaszczyk (2000). 
 



~ 199 ~ 
 

gdy nazwa własna należy do tak zwanej grupy „imion znaczących”, stosowanych przez 

autora w celu wywołania określonych skojarzeń. Problem „znaczących imion własnych” 

rozwijają i uzupełniają inni teoretycy przekładu, jak Krzysztof Hejwowski, który 

stwierdza, iż podział imion własnych na „znaczące” i „nie znaczące” nie jest do końca 

udany, każde imię własne bowiem coś znaczy, jest zatem „znaczące”. Teoretyk używa 

w zamian określenia „intencjonalne imiona własne”, które w tym kontekście wydaje się 

bardziej uzasadnione (por. Hejwowski, 2004: 91) i ten właśnie termin wydaje nam się 

znacznie bardziej adekwatny i mniej problematyczny. 

Technika zastąpienia intencjonalnego antroponimu lub innego imienia własnego 

poprzez ekwiwalent w języku docelowym staje się możliwa, a nawet pożądana, gdy 

nazwa własna użyta w oryginale nabiera specyficznego znaczenia, stanowi nieodłączną 

część gry językowej lub wprowadza element humoru (np. w momencie pojawienia się 

się zabawnych przydomków i przezwisk). Są to częste antroponimiczne zabiegi w prozie 

Andrzeja Sapkowskiego. Autor używa antroponimów, które określają jednocześnie 

cechy postaci opatrzonej danym imieniem lub przydomkiem. W większości przypadków 

powołuje się na neologizmy strukturalne (tworzy je samodzielnie) lub semantyczne 

(nadaje nowe znaczenie istniejącym już jednostkom leksykalnym). Tłumacz 

podejmujący się ich przełożenia musi więc najpierw rozszyfrować intencję autora, 

a jeżeli antroponim został użyty w konkretnym celu (innym niż tylko nadanie postaci 

danego imienia) nie może jedynie przenieść go z języka oryginału do języka docelowego. 

W podobnej sytuacji Peter Newmark (1995: 290) proponuje technikę, która polega na 

stworzeniu adekwatnej i ekwiwalentnej nazwy własnej w języku przekładu. Pozwoli to 

oddać w pełni wartość tłumaczonego tekstu. Hejwowski przestrzega jednak, iż „w 

przypadku elementów nacechowanych kulturowo (…) nie może być mowy 

o identyczności reakcji odbiorców oryginału i przekładu. Imię własne pochodzące 

z kultury wyjściowej będzie zwykle budzić znacznie więcej skojarzeń u odbiorców 

oryginału” (2004: 93). Nie oznacza to jednak, iż nie należy owych intencjonalnych imion 

własnych przekładać na język obcy. Tłumaczowi wolno pokusić się o zastąpienie 

intencjonalnego antroponimu-neologizmu innym, wymyślonym na potrzeby 

wykonywanego przekładu.  

Nazwisko „Kozojed” jest jednym z intencjonalnych imion własnych, które 

zawierają w sobie cechy pojawiającej się w danym opowiadaniu czy fragmencie 

powieści postaci. W przekładzie na język hiszpański tłumacz konsekwentnie zastępuje 



~ 200 ~ 
 

tę nazwę własną jej hiszpańskojęzycznym odpowiednikiem Comecabras powstałym 

z połączenia czasownika comer („jeść”) i rzeczownika cabras („kozy”). Warto jednak 

dodać, iż hiszpański rzeczownik cabra nie jest tak wieloznaczny jak jego polski 

odpowiednik, nie odnosi się bowiem ani do dziewczyny, ani do zaschniętej wydzieliny 

z nosa, zatem hiszpańskojęzyczny czytelnik tekstu docelowego postrzega postać 

o przydomku Comecabras jako „miłośnika koźliny”, bez dodatkowych znaczeń, które 

implikuje „Kozojed”. Niemniej jednak należy podkreślić, iż hiszpański neologizm brzmi 

dziwacznie, a w konsekwencji zabawnie, co sprawia, iż zamysł autorski zostaje w tekście 

docelowym zachowany. 

W przekładzie drugiego z przytoczonych fragmentów z Kozojedem w roli głównej 

pojawia się ciekawy element, który ma częściowo charakter intertekstualny. W tekście 

wyjściowym Jaskier wykrzykuje „ale będzie piękna ballada”, odnosząc się do 

wierszowanego utworu liryczno-epickiego o poczynaniach rycerzy walczących ze 

smokiem, który zamierza w najbliższej przyszłości stworzyć i wyśpiewać. Mimo że 

w języku hiszpańskim gatunek ballady jako utworu liryczno-epickiego jest znany, 

o czym świadczyć może chociażby istnienie słowikowego odpowiednika polskiej nazwy 

tego gatunku: balada, w przekładzie tłumacz decyduje się zastąpić gatunek ballady, 

bardziej zakorzenioną w kulturze docelowej romancą: será un bonito romance. Romanca 

jako gatunek jest pokrewna balladzie, jest to również utwór liryczno-epicki pełniący 

podobną funkcję i przeznaczony do melorecytacji, powstał on i zdobył szczególną 

popularność w Hiszpanii na przełomie XVI i XVII wieku. Jest to zatem przykład adaptacji 

w przekładzie. Jeżeli ballada jest popularniejsza w kulturze wyjściowej, chociażby ze 

względu na klasyczny i powszechnie znany zbiór Ballady i romanse (1822) Adama 

Mickiewicza, którego publikacja to symboliczny początek Romantyzmu na ziemiach 

polskich, w Hiszpanii znacznie bardziej tradycyjną i rozpowszechnioną formą jest 

romanca, która powstała ze słynnych kastylijskich pieśni o czynie (por. Sławiński, 2008: 

477). 

Drugim, wspomnianym już opowiadaniem, które w swej konstrukcji 

i poruszanych wątkach nawiązuje przede wszystkim do powszechnie znanych i typowo 

polskich pre-tekstów, jest Kraniec świata. Tekst opiera się na popularnych podaniach 

o dobrze znanym w polskiej kulturze diable zwanym Rokitą. W analizowanym 

opowiadaniu Geralt i Jaskier docierają do wioski na tytułowym krańcu świata, której 

mieszkańcy wierzą, iż są ofiarami psot diabła. Mimo że ani wiedźmin, ani poeta nie 



~ 201 ~ 
 

wierzą w istnienie prawdziwych diabłów i biorą ludzkie opowieści za wymysły czy zbyt 

bujną wyobraźnię, postanawiają przeprowadzić małe śledztwo. Tym samym trafiają na 

trop, ale nie diabła, tylko stworzenia znanego jako „silvan” lub „rokita”. Nadanie 

psotnikowi takiej, a nie innej nazwy sprawia, iż można zaryzykować stwierdzenie, iż 

Sapkowski zainspirował się ludowymi podaniami słowiańskimi o diable zwanym 

„Rokita” lub „Boruta”. Jak wyjaśnia Zygmunt Gloger (por. 1985: 180), ludy słowiańskie 

żyjące na terytoriach dzisiejszej Polski wierzyły w istnienie ducha zwanego „czart”, 

„borowy”, „borowiec”, który, wraz z chrystianizacją tych terenów, został utożsamiony 

z szatanem, a przez podobieństwo fonetyczne nadano mu męskie imię „Boruta”. Czart 

ten zwykł żyć w dziuplach drzew, a szczególnie upodobał sobie typ wierzby zwanej 

„rokita”, stąd otrzymał przydomek „Rokita”. Zgodnie z ludowymi podaniami Rokita jest 

postacią, która uwielbia psoty, jego ulubionym zajęciem jest straszenie ludzi w nocy. 

W rezultacie postać Rokity stała się typowo polskim, ludowym obrazem diabła. 

Sapkowski natomiast stworzył na podstawie podań i baśni polskich90 swojego silvana-

rokitę o imieniu Torque. Całe opowiadanie Kraniec świata jest zatem intertekstualną grą 

z czytelnikiem i jego wiedzą na temat legend o diabłach polskich.  

Wprawdzie w kulturze hiszpańskiej, podobnie jak w większości kultur, istnieje 

obraz diabła i innych demonów, różnica między hiszpańskim a polskim folklorem jest 

znacząca. W przypadku przekładu opowiadania Kraniec świata tłumacz staje przed 

wyborem odpowiedniej strategii. Może pozostawić oryginalnego „Rokitę” jako element 

egzotyczny, który czytelnik przekładu uzna najprawdopodobniej za część kreacji świata 

fantasy lub zaadaptować polskiego diabła na potrzeby rzeczywistości kulturowej tekstu 

docelowego, co wiąże się jednakowo z denacjonalizacją tekstu wyjściowego (por. 

Bednarczyk, 2001: 63-64). Po tym krótkim wprowadzeniu warto sprawdzić, jakie 

rozwiązanie zostało wybrane w praktyce: 

 
Babka, z trudem opanowując drżenie ręki, przewróciła kilka stronic. Wiedźmin i poeta 
schylili się nad stołem. W samej rzeczy, na rycinie figurował miotacz kulek, rogaty, włochaty, 
ogoniasty i złośliwie uśmiechnięty. 
– Diaboł – wyrecytowała babka. – Takoż zwany rokita albo silvan. Przeciw chudobie 
a domowej gadzinie szkodnik wielki i uprzykrzony. Chceszli go z Opola wygonić, tako uczyń... 
(Ostatnie życzenie, 187) 
 

                                            
90 W ludowych podaniach psotnik Rokita daje się łatwo nabrać śmiertelnikom. Szczególnie kobiety 
świetnie radziły sobie z oszukiwaniem diabła. Więcej na ten temat znajduje się na przykład w zbiorze pt. 
Żywoty diabłów polskich autorstwa Witolda Bunikiewicza, Wydawnictwo Poznańskie, 1985. 



~ 202 ~ 
 

La abuela, moviendo las manos con dificultad, volvió unas cuantas páginas. El brujo y el poeta 
se inclinaron sobre la mesa. En efecto, en el grabado figuraba el lanzador de bolitas, cornudo, 
peludo, con su cola y su sonrisa pérfida. 
– Diablo – recitó la abuela –. Ítem nombrado cojuelo o bien silván. Contra las posesiones 
y las bestias de corral es grande dañino y enfadoso. Si se lo quiere echar de los campos, hay 
que tal obrar... (El último deseo, 167) 
 

Jak można zaobserwować, porównując przedstawiony fragment oryginału z tekstem 

docelowym w języku hiszpańskim, w przekładzie dochodzi do modyfikacji 

„diabelskiego” elementu. W pierwszej kolejności podkreślić należy zmianę rejestru 

w tekście docelowym. W tekście wyjściowym babka używa bliżej nieokreślonego 

archaizowanego języka stylizowanego na mowę wiejską i wykreowanego przez 

Sapkowskiego na potrzeby opowiadania. Świadczą o tym takie elementy leksykalne jak 

„diaboł” lub „takoż”. Charakterystyka językowa tego fragmentu oryginału zostaje 

zachowana w przekładzie jedynie częściowo, a wyjątkowo sugestywny rzeczownik 

„diaboł” został zastąpiony współczesną i poprawną formą hiszpańską diablo. Jednakże 

znacznie bardziej interesujące okazuje się tłumaczenie nazwy „rokita”, która w tekście 

docelowym została zastąpiona wyrazem cojuelo, nawiązującym do hiszpańskiej tradycji 

literackiej. W kulturze hiszpańskiej niejaki diablo cojuelo (czyli „kulawy diabeł”) był 

demonem tak niesubordynowanym, że sam pan piekieł nie był w stanie znieść jego psot 

i strącił go na Ziemię, przez co diabeł stał się chromy, stąd jego przydomek cojo lub 

cojuelo („kulawy”). Warto dodać, iż zastosowanie w przekładzie nazwy cojuelo 

wprowadza intertekstualną aluzję do hiszpańskiego dramatu z XVII wieku pt. El diablo 

cojuelo autorstwa Luisa Veleza de Guevary. Sztuka zyskała światowe uznanie dzięki 

późniejszej francuskiej adaptacji Lesage’a. Zastąpienie „rokity” przez cojuelo to 

ilustratywny przykład strategii adaptacji kulturowej, która polega na wprowadzeniu 

elementu kultury przekładu w miejsce zawartości charakterystycznej dla kultury 

oryginału (por. Bendarczyk, 2001: 63; Dąmbska-Prokop, 2000: 27-30). Niemniej jednak 

zaprezentowany przykład strategii adaptacji pozwala zachować w przekładzie na język 

hiszpański zarówno charakterystykę postaci silvana Torque, jak i element 

intertekstualnej gry z czytelnikiem, chociaż użyty w tekście wyjściowym pre-tekst 

należący do kultury polskiej zostaje zastąpiony pre-tekstem charakterystycznym dla 

literatury i kultury docelowej. 

W dwóch pierwszych tomach cyklu: Ostatnie życzenie i Miecz przeznaczenia, 

występuje intertekstualność na wszystkich możliwych poziomach. Pojawiają się 

różnorodne relacje typu tekst-tekst, tekst-gatunek oraz tekst-tekst kultury. 



~ 203 ~ 
 

W tłumaczeniu przytoczonych przykładów, które ilustrują zastosowane w obu tomach 

strategie translatorskie, można zaobserwować konsekwencję i rzetelność tłumacza, 

który stara się zachować możliwie największą ilość oryginalnych aluzji 

intertekstualnych. Zadanie nie sprawia większych trudności, jeżeli tekst wyjściowy 

nawiązuje do powszechnie znanych tekstów tak zwanej kultury globalnej, jakimi są na 

przykład baśnie autorstwa Braci Grimm czy Charlesa Perraulta. Znacznie bardziej 

problematyczne w przekładzie okazuje się wykorzystanie przez autora oryginału 

elementów strukturalnych i wątków zaczerpniętych z legend znanych i popularnych 

jedynie w obrębie kultury docelowej i kultur ościennych. Tego typu elementy zostały 

w przekładzie (w większości przypadków) zaadaptowane do potrzeb hiszpańskiego 

odbiorcy i zastąpione ekwiwalentami kulturowymi, dzięki czemu tekst wyjściowy 

zachowuje cechującą oryginał intertekstualność, chociaż pozbawiony zostaje części 

nawiązań do kultury ojczystej autora. Wyjątek stanowi opowiadanie Wiedźmin, które 

swą konstrukcją nawiązuje do Strzygi Zmorskiego. W tym przypadku tłumacz nie może 

zaadaptować tekstu tak, aby związek intertekstualny stał się oczywisty dla czytelnika 

przekładu, gdyż wiązałoby się to z koniecznością modyfikacji struktury i fabuły całego 

utworu, co jest sprzeczne z głównymi założeniami przekładu. Niemniej jednak warto 

pamiętać, jak pisze Magdalena Roszczynialska, iż „wykreowany przez autora świat 

ogarnięty jest żywiołem baśni” (2002: 183) i tę cechę oryginału można było 

w przekładzie na język hiszpański zachować. 

Saga o wiedźminie stanowi obszerny materiał badawczy, a intertekstualność 

przejawia się nie tylko w opowiadaniach, ale także we wszystkich tomach przygód 

Geralta z Rivii. Warto zatem przyjrzeć się funkcji i występowaniu tego typu nawiązań 

w powieściach należących do wiedźmińskiego cyklu, chociaż z jednym zastrzeżeniem. 

Jako że badanie związków intertekstualnych w prozie Andrzeja Sapkowskiego mogłoby 

z łatwością przerodzić się w temat niejednej monografii, w niniejszej części rozprawy 

wybór przykładów z powieści Sapkowskiego został ograniczony do najbardziej 

ilustratywnych i operatywnych dla wyznaczonego w tym rozdziale celu: analizy 

intertekstualności z perspektywy literatury popularnej i popkultury opierającej się na 

repetycji. 

Nawiązania intertekstualne występujące w pięciu powieściach wchodzących 

w skład wiedźmińskiego cyklu mają zupełnie innych charakter niż te, które występują 

w opowiadaniach. Aluzje do innych tekstów, należących najczęściej do kanonu literatury 



~ 204 ~ 
 

polskiej i światowej, najczęściej odnajdujemy w wypowiedziach bohaterów, w które 

autor zręcznie wkomponowuje fragmenty, cytaty i parafrazy. Sapkowski upodobał sobie 

powszechnie znane teksty należące do literatury europejskiej, a w szczególności do 

literatury francuskiej, której dogłębną znajomość Sapkowski prezentuje w tekście 

Rękopis znaleziony w smoczej jaskini (2001). 
Fragment 1 
– Wiedźmini, wyjaśnili agenci, mają tak wrażliwy system nerwowy, że pod wpływem tortur 
natychmiast umierają, albowiem jak się obrazowo wyrazili, żyłka im w mózgu pęka. (Czas 
pogardy, 25) 
 
– Los brujos, aclararon los agentes, tienen un sistema nervioso tan delicado que mueren 
inmediatamente al ser sometidos a tortura o bien, como tan gráficamente expresaron, se les 
explotan las venillas del cerebro. (Tiempo de odio, 22) 

*** 
Fragment 2 
– Pomyśleć tylko, że były czasy, kiedy i mnie zdarzało się dowiedzieć tego czy owego od 
uroczej Yennefer. Ach, gdzież są niegdysiejsze śniegi? (Czas pogardy, 119– 120) 
 
– Has de saber, solamente, que hubo momentos en los que a mí también me fue dado 
enterarme de esto o de lo otro de labios de la bella Yennefer. Ah, ¿dónde están las nieves 
de antaño? (Tiempo de odio, 84) 

 

Przedstawione cytaty stanowią jasne nawiązania do dwóch kluczowych dzieł francuskiej 

literatury Średniowiecza. We fragmencie 1 pojawia się wzmianka o krwotocznym 

udarze mózgu, wywołanym przez pęknięcie żyły lub tętniaka. W polskim języku 

potocznym często pojawia się groźba „bo ci pęknie żyłka w mózgu”. Fragment 1 

implicytnie (a może nawet potencjalnie) nawiązuje do Pieśni o Rolandzie. 

W przytoczonym wyjątku mowa jest o śmierci w wyniku pęknięcia żyłki w mózgu. W ten 

właśnie symboliczny sposób umiera Roland, który nie zostaje raniony przez żadnego 

z podstępnych muzułmanów, z którymi walczy, a odnosi trwały uszczerbek na zdrowiu 

w wyniku zbytniego wysiłku podczas dęcia w róg zwany Olifantem. Fragment 2 

natomiast zawiera prawdopodobnie najpopularniejszy cytat z ballady Françoisa Villona 

pt. Ballada o paniach minionego czasu (fr. Ballade des dames du temps jadis), która 

wchodzi w skład Wielkiego Testamentu. Poeta zadaje w swej balladzie pytanie „Lecz 

gdzież są niegdysiejsze śniegi?” (w oryginale Mais où sont les neiges d’antan!). Fragment 

ten wyraża nostalgię za minionymi czasami, stanowi jeden z najbardziej znanych 

przykładów literackiego motywu przemijania ubi sunt, a jednocześnie powszechnie 

znaną sentencję, która przeniknęła także do popkultury. Wprawdzie w tekście 

wyjściowym mamy do czynienia z cytatem nieoznakowanym (nie pojawiają się wyraźne 

markery intertekstualności jak kursywa, cudzysłów, przywołanie autora sentencji), 



~ 205 ~ 
 

zdanie jest na tyle rozpoznawalne, iż nie wymaga dodatkowych wskaźników 

intertekstualnego nawiązania. 

W przekładzie fragmentu 2 na język hiszpański opisane intertekstualne 

nawiązanie do Wielkiego Testamentu Villona pozostaje nienaruszone, a tłumacz 

zastępuje polskojęzyczny wers ballady francuskiego autora, analogicznym wersem 

w wersji hiszpańskojęzycznej. Na uwagę zasługuje jednak przekład intertekstualnej 

implicytnej aluzji z fragmentu 1. W oryginale pojawia się zakamuflowane odniesienie do 

Pieśni o Rolandzie, które jest możliwe do rozszyfrowania dzięki zastosowaniu liczby 

pojedynczej „żyłka im w mózgu pęka” (nie zaś, jak wskazywałaby logika, „żyłki im 

w mózgu pękają”). Zastosowanie liczby pojedynczej sprawia, iż czytelnik zaznajomiony 

z treścią chanson de geste skojarzy śmierć bohatera pieśni z przytoczonym fragmentem 

wypowiedzi91. W przekładzie na język hiszpański odnotować można natomiast zmianę 

liczby rzeczownika „żyłka”. Jeżeli w oryginale rzeczownik pojawia się w liczbie 

pojedynczej, w przekładzie dochodzi do nieznacznej modyfikacji i wprowadzenia liczby 

mnogiej: se les explotan las venillas del cerebro (dosł. „pękają im żyłki w mózgu). 

Rozwiązanie zastosowane w tekście docelowym jest logiczne, mowa jest bowiem 

o grupie wiedźminów, a nie o jednym konkretnym osobniku, stąd poprawienie oryginału 

pod względem logicznym wydaje się zasadne. Jednakże wprowadzona zmiana sprawia, 

iż implicytna aluzja do śmierci Rolanda w przekładzie staje się jeszcze mniej wyraźna. 

Chociaż warto dodać, iż skojarzenie analizowanego wyjątku z Pieśnią o Rolandzie 

dotyczyć może jedynie tych, którzy pokusili się o przeczytanie tekstu w oryginale, 

a mikrokontekst, w którym usytuowane jest nawiązanie nie aktywizuje kontekstu 

literackiego. Tego typu nawiązanie Anna Majkiewicz nazywa nie implicytnym, ale 

potencjalnym, gdyż jego identyfikacja „jest uzależniona od kompetencji odbiorcy” (2008: 

141). Nawet rozpoznane przez czytelnika nawiązanie stanowi jednak swego rodzaju 

ozdobnik, a wyrażenie „pęknie mi żyłka w mózgu” na stałe zagościło już w potocznej 

                                            
91 por. Chanson de Roland, strofa (lai) CXXXIV: Par mi la buche en salt fors li cler sancs:/ De sun cervel le 
temple en est rumpant (2003: 181), Wydawnictwo Droz, Genève. (przekład na współczesny język 
francuski: Par la bouchele sang jaillit, clair, /De son cerveau la tempe se rompt, przekład Tadeusza Boya 
Żeleńskiego: „Z ust jego tryska jasna krew. Skroń mu pęka.” (Pieśń o Rolandzie, 1994, Warszawa: PIW).. 
W tekście starofrancuskim powiedziane zostało dosłownie, iż „z jego mózgu skroń pęka” niewątpliwie 
chodzi o pęknięcie żyłki prowadzącej od skroni do mózgu. Nawiązanie nie jest być może eksplicytne, ale 
Sapkowski w swoim kompendium wiedzy o literaturze fantasy: Rękopis znaleziony w smoczej jaskini 
(2001) wykazuje się głęboką znajomością średniowiecznych tekstów francuskich, w tym Pieśni 
o Rolandzie. 



~ 206 ~ 
 

polszczyźnie (a także hiszpańszczyźnie) jako synonim skrajnego podenerwowania lub 

wysiłku, nie budzi już zatem bardziej rozbudowanych skojarzeń historyczno-literackich. 

W przedostatnim tomie sagi pt. Wieża jaskółki Sapkowski nawiązuje w wielu 

elementach (jak nazewnictwo, charakterystyka postaci i ich zachowanie) do tradycji 

błędnych rycerzy oraz do dwutomowego dzieła znanego pod skróconym tytułem Don 

Quijote de la Mancha lub po prostu El Quijote (1605, 1615), którego autorem jest 

hiszpański mistrz Miguel de Cervantes Saavedra. We wspomnianej części cyklu pojawia 

się postać Rycerza Szachownicy, który nie może wyjawić swojego imienia, gdyż złożył 

śluby: 

 
– To nie jest mój rodowy herb – zabuczał wyjaśniająco. – To są inicjały mej suzerenki, 
księżnej pani Anny Henrietty. Ja zwę się Rycerzem Szachownicy. Jestem rycerzem błędnym. 
Imienia mego i klejnotu nie wolno mi wyjawić. Uczyniłem ślub rycerski. Na honor, jeszcze 
raz dzięki ci za pomoc, kawalerze. 
(…) 
– Ja, widzicie, jestem błędny. Ale na honor, nie obłąkany! O, jest mój koń. Chodź tu, 
Bucefał! (Wieża jaskółki, 252– 253) 
 
– Este no es el escudo de mi linaje – zumbó aclarándolo –. Son las iniciales de mi señora, la 
condesa Anna Henrietta. Yo me llamo el Caballero del Ajedrez. Soy caballero andante. No 
me está permitido revelar mi nombre ni mis atributos. Hice juramento de caballero. Por mi 
honor, de nuevo, gracias por la ayuda, caballero. 
(…) 
– Yo, como veis, soy un andante. ¡Mas mi honor no tiene mella! Oh, aquí está mi caballo. 
Ven aquí, Bucéfalo. (La torre de la golondrina, 201) 

 

Przytoczony fragment przedstawiający Rycerza Szachownicy stanowi intertekstualną 

aluzję do przygód najbardziej znanego błędnego rycerza, Don Kichota, którego postać 

przekształciła się w jedną z ikon współczesnej popkultury. Jest to typowe nawiązanie 

tematyczne poprzez przejęcie znanego motywu literackiego, które charakteryzuje się 

implicytnością wskaźników intertekstualnej aluzji (por. Majkiewicz, 2008: 111). 

Sapkowski przywołuje w przedstawionej scenie całą literacką tradycję błędnego 

rycerstwa. Nie można zapominać, że sam autor obu tomów powieści o zmyślnym 

szlachcicu z La Manchy inspirował się tradycją powieści rycerskiej takiej jak Amadis 

z Walii (1508) czy kataloński utwór Joanota Martorella pt. Tirant Biały (1490). Zatem, 

nawiązując do tradycji najsławniejszego hiszpańskiego błędnego rycerza, Andrzej 

Sapkowski tworzy bardziej złożoną sieć intertekstualnych relacji z kulturą rycerską 

i hiszpańską tradycją literacką. W ostatnim tomie Sagi o wiedźminie pt. Pani jeziora, 

Andrzej Sapkowski jednoznacznie wyjaśnia, do jakich pre-tekstów nawiązuje, 

wprowadzając ponownie postać Rycerza Szachownicy, który nazywa się Reynart de 



~ 207 ~ 
 

Bois-Fresnes i „gdzieś tak pod koniec lutego poległ w utarczce z grasantami na przełęczy 

Cervantesa (…). Anarietta uhonorowała go pośmiertnie orderem” (Wieża jaskółki, 467). 

Nawiązanie do powieści Cervantesa widoczne jest nie tylko w konstrukcji postaci 

błędnego i niezdarnego rycerza, ale również w zastosowanym słownictwie. Tytuł 

Rycerza Szachownicy przypomina inne rycerskie przydomki z Don Kichota: Rycerz 

Smutnego Oblicza, Rycerz Białego Księżyca lub Rycerz Zwierciadeł. Podobnie jak Don 

Kichot, także Rycerz Szachownicy przedstawiony jest w sposób komiczny. Jak dodaje 

Mirosława Siuciak, charakteryzując element nawiązania do tradycji błędnego rycerstwa: 
 
Komizm sytuacyjny jest w opisie tego środowiska wzmocniony specyficzną kreacją 
językową, która w dużej mierze opiera się na stylizacji zbliżonej bardzo do Trylogii 
Sienkiewicza i wzbogaconej o ośmieszany element rycerskiego ceremoniału (wplatane 
w każdym zdaniu wykrzyknienie „na honor!”). (2003: 102) 
 

W rezultacie cała konstrukcja postaci Rycerza Szachownicy stanowi intertekstualną grę 

z tradycją powieści rycerskiej, najbardziej znanym dziełem Miguela de Cervantesa, 

a jednocześnie z polską powieścią historyczną Henryka Sienkiewicza.  

Przekładna hiszpański przytoczonych wypowiedzi Rycerza Szachownicy, jak 

i wszystkich innych pojawiających się w tomach sagi, na język hiszpański nie nastręcza 

większych problemów. Aluzje i nawiązania zostały zachowane w tekście docelowym, 

podobnie jak intertekstualna gra z czytelnikiem. Warto podkreślić bowiem, iż skoro 

w tekście wyjściowym autor nawiązuje do klasycznych dzieł literatury hiszpańskiej, 

nawiązania te są równie (jeżeli nie bardziej) czytelne dla odbiorcy kultury docelowej. 

W wersji hiszpańskojęzycznej zachowana została również konsekwencja w przekładzie 

wykrzyknienia „na honor”. W tekście docelowym za każdym razem pojawia się w tym 

miejscu por mi honor (dosł. „na mój honor”).  

Jedyny problem, na który warto zwrócić uwagę, wynika z niemożności 

przetłumaczenia gry językowej, która pojawia się w tekście wyjściowym. Rycerz 

Szachownicy stwierdza bowiem: „jestem błędny (…) nie obłąkany”. W tym zdaniu 

wykorzystana została gra słowna opierająca się na relacji „błędny-obłędny”. Jednak 

w języku hiszpańskim błędny rycerz to el caballero andante, czyli dosłownie „rycerz 

chodzący”, co uniemożliwia odwzorowanie oryginalnej gry słownej w przekładzie. 

Tłumacz stara się jednak stworzyć własną zabawę językową: como veis, soy un andante. 

¡Mas mi honor no tiene mella!, czyli dosłownie: „jak widzicie, jestem andante, ale mój 

honor na tym nie cierpi”. W języku hiszpańskim bowiem słowo andante w funkcji 

rzeczownika jest terminem muzycznym odnoszącym się do umiarkowanego tempa 



~ 208 ~ 
 

„spokojnego kroku”. Pojawia się zatem gra słowna oparta na polisemii wyrazu andante, 

który w formie przymiotnikowej odnosi się do błędnego i błądzącego rycerza, jednakże 

jako rzeczownik poprzedzony rodzajnikiem, oznacza rodzaj spokojnego, 

umiarkowanego tempa. W tekście docelowym można ową językową igraszkę zrozumieć 

jako wyznanie Rycerza Szachownicy, który stwierdza, że mimo że działa w wolnym 

tempie (jako caballero andante), nie stanowi to plamy na jego honorze. Analizując nadal 

ten sam fragment i jego przekład, warto zauważyć, iż koń rycerza zwie się Bucefał (po 

hiszpańsku Bucéfalo), co stanowi jasne nawiązanie do historii i postaci Aleksandra 

Wielkiego, którego ukochany koń nosił to samo imię. To właśnie na cześć swego 

wiernego rumaka nazwał Aleksander jedno z założonych przez siebie miast Bukefalą. 

Intertekstualne nawiązania do kanonu literatury światowej, zarówno dosłowne, 

jak i ukryte, nie stanowią zatem translatorskiego problemu w przypadku przekładu 

powieści Andrzeja Sapkowskiego na język hiszpański. Niemniej jednak komplikacje mają 

miejsce, gdy pisarz decyduje się na wykorzystanie w swej twórczości elementów 

literatury i kultury polskiej, które nie są znane poza granicami kraju: 
– Daj, ać ja pobruszę, a ty skocz do piwnicy po piwo. Przecież musi tu gdzieś być ukryty 
loszek, a w tym loszku antałek. Mam rację ślicznotko? (Wieża jaskółki, 103) 
 
– Dame, yo me lo daré vueltas, y tú baja al sótano a por cerveza. Seguro que hay aquí algún 
escondrijo oculto y en el escondrijo un barrilete. ¿Me equivoco, guapa? (La torre de la 
golondrina, 85) 
 

Przedstawiona wypowiedź Jaskra stanowi oczywistą dla większości polskich odbiorców 

trawestację najstarszego znanego i zapisanego zdania w języku polskim „Daj ać ja 

pobrusze, a ty poczywaj”, które znalazło się w Księdze henrykowskiej z 1270 roku (por. 

Siuciak, 2003: 102). Sapkowski używa początku zdania, a jego koniec „a ty poczywaj” 

zastępuje bardziej rubasznym „a ty skocz do piwnicy po piwo”. Jest to zatem tak zwany 

cytat nieoznakowany realizowany w postaci parafrazy modyfikującej. Zdanie to, 

powszechnie znane, a nawet można pokusić się o określenie go mianem „kultowego”, 

stanowi specyficzny element gry autora z czytelnikiem i jego wiedzą na temat historii 

języka polskiego. Przenosząc tekst oryginalny poprzez przekład do innej kultury, tak 

ścisła relacja z wyjściowym obszarem kulturowym ulega zatraceniu. Pierwszym znanym 

zapisem w języku kastylijskim są bowiem tak zwane Glosas Emilianenses (po polsku 

Glosy Emiliańskie), czyli pochodzące najprawdopodobniej z X wieku zapiski na 

marginesie łacińskich kodeksów, które z najstarszym zapisem języka polskiego nie mają 

nic wspólnego. Biorąc zatem pod uwagę głębokie zakorzenienie fragmentu w kulturze, 



~ 209 ~ 
 

literaturze i języku polskim, uzyskanie adekwatnego efektu w przekładzie na hiszpański 

lub jakikolwiek inny język jest niezwykle trudne, jeżeli nie niemożliwe. W tekście 

docelowym w języku hiszpańskim obserwujemy zatem całkowitą neutralizację 

nawiązania intertekstualnego. Tłumacz ograniczył się jedynie do oddania sensu zdania, 

które pasuje do mikrokontekstu, czyli scenki, w której Jaskier nalega, iż koniecznie musi 

się napić i pragnie nawet wyręczyć w pracach córkę bartnika, jeżeli ta przyniesie mu 

upragnione piwo. Niemniej jednak nie wszystkie przytoczenia aktywizują kontekst 

historycznoliteracki, tak jak w przytoczonym przykładzie, cytowanie niczym nie 

wyróżnia się w strukturze narracyjnej tekstu. Tego typu przywołania pre-tekstów pełnią 

raczej funkcję intelektualnego ozdobnika (por. Majkiewicz, 2008: 91). 

Zupełnie odmiennym, ale równie ciekawym przejawem intertekstualności 

w powieściach Andrzeja Sapkowskiego są liczne motta, czyli cytaty znajdujące się przed 

tekstem utworu lub jego fragmentu, które odzwierciedlają zamysł autora lub stanowią 

antycypację tematu poruszonego w dziele, rozdziale, fragmencie (por. Sławiński, 2008: 

325). Jednakże sama kwalifikacja motta, zwanego też epigrafem, w obrębie zjawiska 

intertekstualności sprawia pewne problemy, o czym wspomina Magdalena 

Roszczynialska: 
Jest więc motto czymś przekraczającym kategorie, jakąś anomalią, czymś „pomiędzy”? 
Niewątpliwie jest jednym z przejawów intertekstualności, natomiast jego sposób istnienia 
w tekście jest chwiejny. (2004: 142) 
 

Wprawdzie Gerard Genette zaklasyfikował motta jako przejawy 

paratekstualności, jednakże, jak już zostało wspomniane, inni teoretycy zanegowali 

podział relacji intertekstualnych dokonany przez francuskiego badacza, wprowadzając 

jednocześnie własne klasyfikacje (por. Majkiewicz, 2008: 14-15). W głównej mierze ta 

niejednorodność terminologiczna sprawia, iż epigrafy trudno umiejscowić w ramach 

zjawiska, jakim jest intertekstualność. Niemniej jednak, niezależnie od terminu, jakim 

nazwany zostanie związek między tekstem zapożyczającym, a mottem, nie można 

zaprzeczyć, iż ów związek istnieje, a zatem istnieje również relacja intertekstualna 

między tekstem właściwym a poprzedzającym go epigrafem. Fakt ten jest niezwykle 

istotny z punktu widzenia teorii i praktyki przekładu literackiego, gdyż motta nie można 

w procesie tłumaczenia pominąć, jest ono nie tylko wyodrębnione graficznie, ale 

i opatrzone stosownym „bibliograficznym” podpisem. 

W przypadku analizy Cyklu o wiedźminie warto na wstępie zaznaczyć, iż żadne 

z opowiadań stanowiących formę wstępu do historii przedstawionej w pięciu kolejnych 



~ 210 ~ 
 

powieściach, motta nie posiada. W przypadku tych krótkich form literackich motta 

wydają się jednak zbędne, gdyż gra autora z czytelnikiem przejawia się poprzez wariacje 

na temat motywów i schematów baśniowych. Zastosowanie dodatkowych epigrafów 

mogłoby zatem zepsuć element zaskoczenia, gdy czytelnik zdaje sobie sprawę 

z baśniowo-legendarnych nawiązań. Znacząca liczba epigrafów (w pięciu tomach 

znalazło się ich aż 64) pojawiają się dopiero w powieściach. Jak precyzuje Magdalena 

Roszczynialska, motta w Cyklu wiedźmińskim stanowią charakterystyczny „splot 

kontekstów” złożony z nawarstwiających się i nakładających na siebie tekstów 

i cytatów: 
Motta w pisarstwie Sapkowskiego mają właśnie charakter prowokacji: im ilość, miejsce 
występowania, funkcja intertekstualna, tekstowa spójność, język, gatunek (genre) przez nie 
reprezentowany, autorstwo bądź anonimowość, status ontyczny, rola pełniona w utworze – 
wszystko to podlega ironicznej grze. (2004: 144-145) 
 

Warto również dodać, iż motta w powieściach z Sagi o wiedźminie podzielić można na 

epigrafy pochodzące z kanonu literatury światowej (Shakespeare, Markiz de Sade, J. R. R. 

Tolkien, Biblia) oraz cytaty zaczerpnięte z „utworów” będących wytworem fantazji 

autora jak Mity i legendy ludów dawnej Północy i Bajki i klechdy, oba dzieła autorstwa 

fikcyjnego Flourensa Delannoya, Pół wieku poezji spisane przez samego mistrza Jaskra 

lub sfingowana encyklopedia Effenberga i Talbota Encyclopaedia Maxima Mundi i wiele 

innych. Wprawdzie cytowanie stanowi jeden z najwyraźniejszych sygnałów zaistnienia 

relacji międzytekstowej, a motto jest oznaczone graficznie, lecz tego typu 

przywoływanie cudzych słów Anna Majkiewicz określa jako rodzaj tak zwanych 

„cytatów pustych”, przywołujących tekst nieistniejący w rzeczywistości pozajęzykowej, 

czyli „pseudocytatów” (por. 2008: 78-80). W tomie Wieża jaskółki, wśród mott 

poprzedzających rozdział piąty pojawia się jednocześnie cytat z Księgi Rodzaju, 

wypowiedź J. R. R. Tolkiena oraz fragment zaczerpnięty z dzieł fikcyjnego lekarza, 

filozofa, badacza i alchemika, Vysogoty z Corvo, który, uciekając przed prześladowaniem, 

schronił się na bagnach i opiekował ranną w walce ze Skellenem Ciri: 
Kto przelewa krew człowieka, tego krew przez człowieka będzie przelana. 
Genesis, 9;6 
Wielu spośród żywych zasługuje na śmierć. A nie jeden z tych, którzy umierają, zasługuje na 
życie. Czy możesz ich nim obdarzyć? Nie bądź więc tak pochopny w ferowaniu wyroków 
śmierci. Nawet bowiem najmądrzejszy z Mędrców nie wszystko wie. 
John Ronald Reuel Tolkien 
Zaiste wielkiego trzeba zadufania i wielkiego zaślepienia, by posokę lecącą z szafotu 
nazywać sprawiedliwością. 
Vysogota z Corvo (Wieża jaskółki, 159) 

 

 



~ 211 ~ 
 

El que derramare sangre de hombre, por el hombre su sangre será derramada. 
Génesis, 9:6 
Muchos de entre los que viven merecen morir y algunos de los que mueren merecen la vida. 
¿Puedes devolver la vida? Entonces no te apresures a dispensar la muerte, pues ni el más 
sabio conoce el fin de todos los caminos. 
John Ronald Reuel Tolkien 
Ciertamente, hace falta grande orgullo y grande ceguera para llamar justicia a un cadáver 
que cuelga en un cadalso. 
Vysogota de Corvo (La torre de la golondrina, 129) 
 

Przytoczone motta piątego rozdziału tomu Wieża jaskółki stanowią ilustratywny 

przykład gry epigrafami. Obok dwóch tekstów pochodzących z poza-powieściowej 

rzeczywistości pojawia się cytat z utworu jednego z bohaterów Sagi o wiedźminie, 

Visogoty z Corvo, dzięki czemu zaciera się granica między światem czytelnika 

a paralelnym światem wiedźmina. Teksty, które odbiorca traktuje jako kanoniczne 

funkcjonują na równi z utworami będącymi kreacją Sapkowskiego, co nadaje sadze 

charakterystyczną wielowymiarowość. Magdalena Roszczynialska dodaje, iż motta 

w Cyklu o wiedźminie nie służą jedynie ustanowieniu horyzontu interpretacyjnego, ale: 
 
To wyraz marketingowych strategii obliczonych na kuszenie autorem przystrojonym w szaty 
„poety uczonego” i uwodzenie czytelnika możliwością obcowania z literaturą wysoką; taki 
czytelnik odczuwa (odczuwać powinien), że z wyżyn kulturalnych spływa na niego splendor. 
(2004: 152-153) 
 

Przekład mott w większości sprawiać większych problemów niż tłumaczenie tego, co po 

nich następuje. W przypadku epigrafów zaczerpniętych z literatury światowej 

(znakomita mniejszość), część występuje w języku oryginalnym, część w języku polskim, 

jak cytaty z Biblii oraz wypowiedź Tolkiena, wówczas, jak możemy przypuszczać, 

tłumacz jest zobowiązany znaleźć źródło cytowania w języku docelowym, stosując tym 

samym podobną technikę, co autor oryginału. Tłumaczenie mott pochodzących 

z utworów stworzonych na potrzeby sagi przez samego autora nie sprawia takich 

komplikacji. Na uwagę zasługuje jednak przekład cytatu z Vysogoty z Corvo. W języku 

hiszpańskim dochodzi do dosyć dowolnej interpretacji wyrażenia „posokę lecącą 

z szafotu”. W zamian w wersji hiszpańskojęzycznej pojawia się un cadáver que cuelga en 

un cadalso (dosł. Ciało, które zwisa z szafotu). Problem interpretacyjny wynika 

z wieloznaczności rzeczownika „szafot”, który oznacza stelaż, rusztowanie, które służyło 

do wykonywania egzekucji przez ścięcie, czasami powieszenie. Jednakże w języku 

polskim wyraz ten powszechnie kojarzony jest z gilotyną, do wieszania bowiem służy 

szubienica (po hiszpańsku la horca). Zatem „szafot” to jedynie rusztowanie i podest, 

który po egzekucji zwykł ociekać posoką. Taki obraz proponuje Sapkowski, przytaczając 



~ 212 ~ 
 

zdanie Vysogoty. W języku hiszpańskim w miejsce zalanego krwią podestu, mamy obraz 

zupełnie inny – zwisającego z szafotu ciała. Dowolność przekładu fikcyjnych tekstów 

i fikcyjne relacje intertekstualne, mimo że nie wymagają od tłumacza poszukiwań, mogą 

jednak stać się translatologicznym problemem i doprowadzić do przesunięć 

znaczeniowych. Warto jednak podkreślić, że skoro są to utwory, które nie istnieją 

w rzeczywistości poza-tekstowej, żaden czytelnik nie jest w stanie zauważyć drobnych 

nieścisłości. W odróżnieniu od cytatów z utworów kanonicznych, w przypadku cytatów 

będących kreacją Sapkowskiego, sprawdzenie ich poprawności jest możliwe jedynie 

poprzez porównanie tekstu docelowego z przekładem. 

Prawdopodobnie najciekawszym przykładem gry Sapkowskiego z mottami 

i naruszania tym samym spójności tekstowej, przekraczania granic formalnych 

i kompozycyjnych tekstu rozdziału, jest epigraf poprzedzający trzeci rozdział tomu 

Wieża jaskółki: 
Często stawiano mi pytanie, jak to się stało, że zdecydowałem się spisywać me wspomnienia. 
(…) Poprzednio różnych udzielałem wyjaśnień i łgałem nierzadko, teraz atoli prawdzie 
oddam hołd, albowiem dziś, gdy mi włos pobielał i przerzedził tęgo, wiem, że prawda to 
cenne ziarno, łez zaś - niegodne plewy. A prawda jest taka: ewenementem, który 
wszystkiemu dał asumpt, któremu zawdzięczam pierwsze zapiski, z jakich zaczęto się 
formować późniejsze dzieło mego życia, było przypadkowe znalezienie papieru i ołówka 
wśród rzeczy, które ja i moi kompani ukradliśmy z lyrijskich wojskowych taborów. Zdarzyło 
się to... 
Jaskier, Pół wieku poezji (Wieża jaskółki, 74) 

 
A menudo me preguntan por qué me decidí a escribir mis reminiscencias. (…) Anteriormente 
solía dar diversas explicaciones y no pocas veces mentí, mas ahora hago honor a la verdad 
puesto que hoy, cuando los cabellos se me han encanecido y se han hecho más ralos, sé que la 
verdad es un grano precioso, la mentira, en cambio, no es más que salvado huero. Y la verdad 
es ésta: el acaecimiento que a todo oliera pábulo, al que le debo las primeras anotaciones, con 
las que se empezó a conformar la obra de mi vida, fue el hallar casualmente papel y pluma 
entre las cosas que yo y mis compañeros robamos en los acantonamientos militares lyrios. 
Esto sucedió... 
Jaskier, Medio siglo de poesía (La torre de la golodrina, 63) 

 

Cały następujący po przedstawionym epigrafie rozdział został zbudowany na podstawie 

wymienionych w motcie zapisków Jaskra (oznaczonych w tekście kursywą), jednak, gdy 

tekst rozdziału ponownie przedstawiany jest z perspektywy głównego narratora, 

czytelnik dowiaduje się, na czym polegają kłamstwa poety, który tworzy Pół wieku poezji 

z myślą o tantiemach, jest to dzieło zaprogramowane na potencjalny zysk, niewynikające 

z przypadkowego odnalezienia papieru, o czym świadczyć może chociażby rozmowa 

o jego tytule: 
– Z tych oto notatek – Jaskier zademonstrował napchany papierem tubus – powstanie dzieło 
mego życia. Memuary, noszące tytuł Pięćdziesiąt lat poezji. 



~ 213 ~ 
 

– Bzdurny tytuł – stwierdził sucho Cahir. – Poezja nie ma wieku. (Wieża jaskółki, 89) 
 
– De estas notas – Jaskier les mostró un tubo lleno de papeles – surgirá la obra de mi vida. 
Unas memorias que llevarán el título de Cincuenta años de poesía. 
– Vaya un título idiota – afirmó Cahir ásperamente. – La poesía no tiene edad. (La torre de la 
golondrina, 74) 

 
Zarówno przekład motta, jak i dalsza rozmowa Jaskra z towarzyszami podróży zostały 

doskonale oddane w języku hiszpańskim. Tym samym w tekście docelowym zachowana 

została charakterystyczna dla Sapkowskiego gra z czytelnikiem, któremu autor każe na 

każdym kroku weryfikować oczekiwania względem lektury. Saga o wiedźminie jest 

dzięki temu bogatsza, atrakcyjniejsza i bardziej pochłaniająca. W przytoczonych 

przykładach, tak w oryginale, jak w przekładzie na hiszpański, dochodzi do ciekawej 

transgresji, która w pewnym sensie sprawia, że motto zyskuje podobny status, co sam 

tekst główny. Pojawiają się zatem dysonans między tym, co pisze Jaskier w swych 

memuarach, a sytuacją inicjującą powstanie Pół wieku poezji, przedstawioną przez 

główny podmiot mówiący w powieści. 
Mamy do dyspozycji dwie alternatywy i wzajemnie wykluczające się relacje o tym samym 
fakcie (…) Obie są jednakowo ważne, obie ‘prawdziwe’, a sens rodzi się w konfrontacji 
członów oksymoronu. (Roszczynialska, 2004: 150) 
 

Analiza wybranych fragmentów Cyklu o wiedźminie wykazała, iż Andrzej 

Sapkowski w swojej prozie często posługuje się intertekstualnymi nawiązaniami 

i aluzjami w celu podjęcia gry z tym, co było, ale także z odbiorcą, jego literackim 

doświadczeniem oraz czytelniczymi oczekiwaniami. Zabiegi te sprawiają, iż tekst staje 

się bardziej komunikatywny, absorbujący i atrakcyjny dla potencjalnego czytelnika, 

który dzięki skomplikowanej sieci intertekstualnych relacji jest w stanie czerpać 

przyjemność z odkrywania zastawionych na jego intelekt autorskich „pułapek”. 

Intertekstualność dzieł Sapkowskiego przejawia się na wielu poziomach, od 

konstrukcji krótszych form opowiadań, po budowę postaci, wydarzeń czy zastosowanie 

epigrafów. Autor w swojej twórczości wykorzystuje grę w „znane-rozpoznane”: 

 
Opowieści Andrzeja Sapkowskiego, stwarzając pozór utworów oryginalnych, są naznaczone 
piętnem wtórności, ponieważ ich tworzywo stanowią utrwalone wyobrażenia, co 
paradoksalnie jest jednym ze źródeł ich popularności, gdyż bestsellerami nie stają się 
nowatorskie arcydzieła, lecz utwory idealnie trafiające w oczekiwania odbiorców, 
ukształtowane na podstawie wcześniejszych lektur. (Kaczor, 2006: 125) 
 

Dzieła polskiego mistrza fantasy wpisują się zatem w szersze zjawisko popkultury 

definiowanej jako kultura repetycji. Ich intertekstualność, wynikająca z zastosowania 

treści utrwalonych w kulturze, czyli poniekąd „kultowych”, czyni z nich bestsellery. 



~ 214 ~ 
 

W rezultacie Saga o wiedźminie poprzez swoją popularność funkcjonuje w popkulturze, 

ale zastosowane w niej techniki repetycji oraz środki językowe (jak chociażby polifonia 

czy język cool) pozwalają sądzić, iż jest ona jednocześnie w pewnej mierze jej owocem. 

Dlatego też tak istotne jest oddanie w przekładzie możliwie największej ilości 

intertekstualnych nawiązań i aluzji, dzięki którym dzieło będzie mogło zacząć 

funkcjonować nie tylko w polisystemie literatury docelowej, ale także w docelowej 

popkulturze. 

*** 

Jeżeli Andrzej Sapkowski uważany jest za jednego z ojców sukcesu polskiej 

literatury fantasy w kraju i poza jego granicami, tak Marek Krajewski to pisarz, który 

wskrzesił w Polsce zainteresowanie mrocznymi kryminałami usytuowanymi 

w konkretnym miejscu i specyficznym czasie. Taka jest właśnie seria powieści, których 

głównymi bohaterami są radca policyjny Eberhard Mock oraz międzywojenny Wrocław 

(czyli Breslau). Tomasz Lada na łamach „Gazety wyborczej” tak napisał o Końcu świata 

w Breslau: 
We Wrocławiu-Breslau Krajewskiego piękno miesza się ze szpetotą tak, jak codzienność ze 
złem, jakie gotowi jesteśmy sobie wyrządzać. Miasto jest nie tylko niemym świadkiem 
historii. To także jej siła sprawcza. (2000)92 

 

Sam pisarz, z wykształcenia filolog klasyczny, w rozmowie ze Stanisławem Łubieńskim 

dla miesięcznika „Sukces” stwierdził, iż, łącząc pracę wykładowcy Uniwersytetu 

Wrocławskiego i autora poczytnych kryminałów, musiał na co dzień borykać się 

z atakami, tak ze strony neofilologów, jak i środowiska filologów klasycznych (por. 

Łubieński, 2003: 51-52). Jednakże wykształcenie autora oraz jego zamiłowanie do 

międzywojennego, niemieckiego Breslau, widać na każdej niemal stronie tworzonych 

przez niego powieści. Obok dań kuchni śląskiej, wyrażeń i nazw ulic w języku 

niemieckim, czytelnik odnajduje również bogatą sieć intertekstualnych aluzji, nawiązań 

i relacji, które z jednej strony wskazują na tak zwaną „skazę zawodową” autora – 

łacinnika, z drugiej natomiast dodają powieści głębi i sprawiają, iż czytelnik czerpie 

z tekstu nie tylko fabularną, ale i czysto intelektualną przyjemność. 

Warto podkreślić, iż Krajewski posługuje się mniej lub wyrażonymi jawnie 

odniesieniami do wybranych przez siebie pre-tekstów należących do kanonu literatury 

antycznej lub literatury niemieckiej. Pojawianie się międzytekstowych 
                                            
92 Recenzja Tomasza Lady z „Gazety wyborczej” z 4 września 2003 roku jest dostępna w formie skanu na 
stronie autora http://www.marekkrajewski.pl. 



~ 215 ~ 
 

i międzyliterackich odniesień jest w powieści Koniec świata w Breslau umotywowane 

faktem, iż główny bohater studiował filologię klasyczną na Uniwersytecie Wrocławskim 

i mimo że koleje jego losu sprawiły, iż został on radcą policyjnym, zamiłowanie do 

literatury w nim pozostało. Dlatego też Eberhard Mock do dzieł literackich często 

w swych przemyśleniach nawiązuje, a znane utwory towarzyszą mu w codziennym 

życiu. Jednocześnie Krajewski wmontowuje w narracje bardziej subtelne aluzje do 

mitologii greckiej czy Biblii. 

Siatka relacji intertekstualnych stworzona przez autora jest gęsta, począwszy od 

przywrócenia formy mrocznych kryminałów, aż po erudycyjne wstawki w samym 

tekście. Kilka ilustratywnych przykładów nawiązań drugiego typu, wraz 

z zaproponowanymi przez Fernanda Otero Maciasa przekładami na język hiszpański, 

zostało umieszczonych w tabeli: 

 

 Koniec świata w Breslau Fin del mundo en Breslau 
(tłum. Fernando Otero Macías) 

1. 
Szkoda, że twój subtelny brat nie widzi ciebie, 
gdy czytasz Horacego i wzruszasz się przy 
Cierpieniach młodego Wertera. (s. 16) 

Qué pena que tu hermano, tan fino él, no te vea 
cuando lees a Horacio y te emocionas con Las 
penas del joven Werther. (s. 16)  

2. 

Mock (…) rozpoczął mozolną wędrówkę po 
schodach, wpadając na Scyllę poręczy 
i Charybdę ściany, straszony przez Cerbera, 
który z wyciem i szczekaniem rzucał się 
w przedsionkach Hadesu za jakimiś 
zamkniętymi drzwiami. Mock, 
niepowstrzymany nawet syrenim śpiewem 
służącej (…) ani dziką radością starego psa 
Argosa, dotarł do Itaki swej sypialni, gdzie 
czekała na niego wierna Penelopa. (s. 18) 

Mock (…) empezó un penoso peregrinaje por 
las escaleras, chocándose con Escila del 
pasamanos y la Caribdis de la pared, 
aterrorizado por Cerbero, que aullaba 
y ladraba, fuera de sí, en la antesala del Hades, 
tras alguna puerta cerrada. Mock, a quien no 
consiguieron calmar siquiera los cantos de 
sirena de la criada (…) ni la salvaje alegría de 
su viejo perro Argos, arribó a la Ítaca de su 
alcoba, donde le aguardaba su fiel Penélope. 
(s. 18) 

3. 
-Nie może być przypadkowe – powiedział Mock 
do barmana udręczonego przez Weltschmerz. 
(s. 64) 

-No puede ser fortuito – le dijo Mock al 
camarero torturado por su Weltschmerz. 
(s. 52) 

4. 

Mock (…) zastosował niezawodną metodę 
uspokajania nerwów: zaczął recytować 
w myślach Horacego Exegi monumentum…* (…) 
Kiedy Mock doszedł do słynnego non omnis 
moriar**, strażnik rzekł. (s. 85) 
(przypisy odautorskie: *„Wzniosłem pomnik…”; 
**„Nie wszystek umrę”.) 

Mock puso en práctica el método infalible para 
aplacar sus nervios: empezó a recitar 
mentalmente la oda horaciana Exegi 
monumentum…* (…) Cuando Mock llegó al 
famoso: non omnis moriar**, el vigilante dijo. 
*(s. 68) 
(przypisy: *“Erigí un monumento”; **“No todo 
morirá”.) 

5. 
Ja jestem tylko jego prorokiem (…) nie jestem 
godzien wiązać mu rzemyka u sandałów. 
(s. 240) 

Yo soy tan sólo su profeta (…) no soy digno de 
atarle las correas de sus sandalias. (s. 188) 
 

 

Przedstawione w tabeli cytaty można podzielić na dwie grupy: nawiązania do literatury 

antycznej i wątków biblijnych oraz przywołanie cech i tekstów charakterystycznych dla 



~ 216 ~ 
 

Romantyzmu niemieckiego, który stanowił jeden ze wzorców dla ówczesnych poetów 

i pisarzy Europy. W obu przypadkach można zauważyć bardzo wyraźne wskaźniki 

nawiązania intertekstualnego: przypisy odautorskie, podawanie konkretnego tytułu 

dzieła lub imion postaci. Wszystkie cytaty zostały ponadto w odpowiedni sposób 

oznakowane z poziomu narracji. W pierwszym przytoczonym fragmencie pojawia się 

tytuł jednego z najbardziej znanych utworów Johanna Wolfganga Goethego Cierpienia 

młodego Wertera, który jest jedną z ulubionych lektur Eberharda Mocka, przy której 

zazwyczaj twardy i szorstki radca policyjny wzrusza się i roztkliwia. Zacytowanie tego 

konkretnego tytułu ma na celu pokazanie wielowymiarowości postaci głównego 

bohatera, który pod maską oschłego i konkretnego policjanta kryje wrażliwe na uroki 

literatury serce niespełnionego filologa. Dzieło, które pojawia się w tekście wyjściowym 

należy do kanonu literatury światowej, zatem przekład tytułu na język hiszpański jest 

poniekąd automatyczny: Las penas del joven Werther, nie sprawia problemów 

tłumaczowi w przekładzie, nie powinien też stanowić przeszkody w odbiorze przez 

czytelnika kultury docelowej. Warto jednak zwrócić uwagę na fakt, iż przekład powieści 

Krajewskiego na język hiszpański został wykonany z uwzględnieniem potrzeb 

hiszpańskiego rynku wydawniczego, gdzie tytuł utworu Goethego brzmi Las penas del 

joven Werther. Jest to o tyle istotne, gdyż w krajach Ameryki Łacińskiej to samo dzieło 

funkcjonuje pod dwoma różnymi tytułami Las desventuras del joven Werther oraz Las 

cuitas del joven Werther. W rezultacie nawet taki szczegół jak przekład tytułu dzieła, 

które wyznaczało tendencje literatury światowej na przełomie XVIII i XIX wieku, może 

mieć znaczenie. Dla czytelnika hiszpańskiego zaproponowane przez tłumacza 

rozwiązanie jest oczywiste i naturalne, ale nie dla ogółu czytelników 

hiszpańskojęzycznych, którzy wprawdzie zrozumieją intertekstualne nawiązanie, ale 

zastosowany tytuł może, choć nie musi, wydać się im dziwny. 

Drugie nawiązanie do niemieckiego Romantyzmu i częściowo do Cierpień 

młodego Wertera można zaobserwować w przykładzie 3, w którym nie pojawia się tytuł 

konkretnego dzieła, a dobrze znany termin „Weltschmerz”, czyli ból istnienia 

objawiający się depresją, melancholią, skłonnościami samobójczymi. Ponownie 

zastosowane w oryginale pojęcie nie sprawia najmniejszego problemu w tłumaczeniu na 

język hiszpański. W hiszpańszczyźnie, podobnie jak w języku polskim, funkcjonuje 

bowiem podobne zapożyczenie terminologiczne z języka niemieckiego, aby określić 

między innymi postawę „werteryczną”. 



~ 217 ~ 
 

Pozostałe cytaty zamieszczone w tabeli stanowią obrazowe przykłady 

intertekstualnych nawiązań do pre-tekstów antycznych i biblijnych. Fragment 4 zawiera 

w sobie eksplicytne odniesienia do jednej z najbardziej znanych pieśni Horacego, poety 

Starożytnego Rzymu. W tekście wyjściowym pojawia się łaciński tytuł pieśni Exegi 

monumentum… oraz fragment non omnis moriar również po łacinie. Autor zdaje sobie 

jednak sprawę, iż być może nie każdy czytelnik skojarzy łaciński tytuł i fragment, 

dlatego na dole strony pojawiają się przypisy odautorskie tłumaczące łacińskie elementy 

na język polski. Przekład relacji intertekstualnej na hiszpański ponownie okazuje się 

stosunkowo mało skomplikowany. Jako że w tekście wyjściowym pojawiają się 

wyrażenia w języku obcym, tłumacz nie jest zobowiązany do ich tłumaczenia, a jedynie 

do transferencji owych obcojęzycznych elementów do tekstu docelowego, co można 

zaobserwować w tłumaczeniu czwartego fragmentu. W przekładzie, podobnie jak w 

oryginale, pojawiają się przypisy na dole strony. Tłumacz zachowuje wybraną przez 

autora konwencję i również odnajduje tłumaczenia łacińskiego tytułu i wersu pieści na 

hiszpański, co jednak jest o tyle łatwe, iż intertekstualne nawiązanie jest jasne, 

wyrażone eksplicytnie. 

Fragment 5 to przykład inspiracji wątkiem biblijnym. W powieści Krajewskiego 

pojawia się tajemnicza sekta Sepulchrum mundi przewodzona przez proroka Aleksieja 

von Orloffa, który stwierdza podczas jednego z wystąpień, iż nie jest mesjaszem, 

a prorokiem, który nie jest godzien „wiązać mu rzemyka u sandałów”. Wypowiedź von 

Orloffa nawiązuje do słów Jana Chrzciciela z Ewangelii według św. Łukasza:  
 
Jan wyjaśnił wszystkim, mówiąc: "Ja was chrzczę wodą, idzie natomiast mocniejszy ode mnie 
i ja nie jestem godny, aby rozwiązać rzemień Jego sandałów. On was ochrzci w Duchu 
Świętym i w ogniu. (Łk 3,16) 
 

Jednakże jest to jedynie parafraza przytoczonego fragmentu Nowego Testamentu, 

w dziele Krajewskiego pojawia się bowiem czynność „wiązania rzemyka”, nie zaś 

ewangeliczne „rozwiązywanie”. W przekładzie na hiszpański zachowany został zarówno 

biblijny styl wypowiedzi, aluzja do Ewangelii św. Łukasza, jak i oryginalna zmiana 

perspektywy. W tekście docelowym, podobnie jak w oryginale, wypowiedź von Orloffa 

jest parafrazą biblijnych słów Jana Chrzciciela: no soy digno de atarle las correas de sus 

sandalias. 

Fragment 3 jest jednym z najciekawszych przykładów wykorzystania 

intertekstualnych relacji i nawiązań w Końcu świata w Breslau. W zaprezentowanym 



~ 218 ~ 
 

wyjątku pojawia się seria odniesień do mitologii greckiej. Jednakże nawiązania te nie są 

jedynie cytowaniami tytułów lub imion bohaterów powszechnie znanych mitów, cała 

scena jest bowiem skonstruowana na bazie porównań zachowań głównego bohatera 

z odpowiednimi scenami zaczerpniętymi z mitu o Odyseuszu, a zarazem Odysei Homera 

(zarówno mit, jak i epopeja odnoszą się do tej samej historii). Powrót do domu pijanego 

Mocka do czekającej nań żony Sophie porównany został do podróży Odyseusza, który 

przez dziesięć lat wracał do rodzinnej Itaki, gdzie czekała na niego wierna Penelopa. 

Podobnie jak Odys, Eberhard Mock musi przedostać się między Scyllą i Charybdą, czyli 

potworną poręczą i ścianą, oprzeć się syrenim śpiewom służącej i radości wiernego psa 

Argosa, aby dotrzeć do swojej Itaki, gdzie czeka na niego żona Penelopa-Sophie. Obraz 

ten, skonstruowany z wykorzystaniem elementów mitologicznych do opisu powrotu do 

domu pijanego męża, nie stanowi problemu przekładowego. W tłumaczeniu na język 

hiszpański pojawiają się jedynie hiszpańskojęzyczne odpowiedniki mitologicznych nazw 

własnych jak: Penélope, Escila, Caribdis, etc. To wystarczy, aby oddać intertekstualny 

charakter fragmentu, gdyż mitologia grecka oraz Odyseja Homera stanowią jedne 

z podstawowych tekstów kultury tak zwanego zachodniego świata, dobrze znane nie 

tylko Polakom, ale i Hiszpanom, stąd ani przekład, ani jego odbiór przez czytelnika 

kultury docelowej, nie różnią się w stosunku do oryginału i recepcji odbiorcy kultury 

wyjściowej. 

Jak można było zaobserwować, Marek Krajewski stosuje intertekstualne 

nawiązania i aluzje z większą wstrzemięźliwością niż Andrzej Sapkowski, chociaż 

funkcja odniesień do innych tekstów pozostaje niezmienna. Dzięki odwołaniom do pre-

tekstów utwór staje się bardziej komunikatywny i bogatszy. Wprawdzie Krajewski 

nawiązuje do tak zwanych lektur szkolnych i dzieł stanowiących kanon literatury 

światowej (co prawdopodobnie ułatwia pracę tłumacza), jednakże tego typu nawiązania 

pozwalają zaspokoić oczekiwania bardziej wymagającego czytelnika, który czuje 

intelektualną przyjemność, zdając sobie sprawę, iż pamięta, o czym były Cierpienia 

młodego Wertera i kojarzy główny temat horacjańskiej pieśni Exegi monumentum… 

Można jednocześnie przypuszczać, iż czytelnik tekstu docelowego w języku hiszpańskim 

będzie odczuwał podobną przyjemność podczas lektury powieści Marka Krajewskiego, 

jako że przywoływane w utworze teksty należą do tej części światowego dorobku 

kulturowego, który stanowi część wspólną dla kultury europejskiej, jeżeli nie 

ogólnoświatowej. 



~ 219 ~ 
 

W konsekwencji intertekstualność popularnych dzieł Andrzeja Sapkowskiego 

i Marka Krajewskiego sprawia, iż należą one do nurtu popkultury będącej kulturą 

repetycji. Obaj autorzy używają, z mniejszą lub większą częstotliwością, specyficznego 

intertekstualnego kodu, który wpisuje ich dzieła w tradycję literatury światowej, 

zapewniając im jednocześnie poczytność. Warto bowiem podkreślić, że to elementy 

rozpoznawalne, a nie nowatorskie, sprawiają, iż dany utwór literacki cieszy się 

popularnością wśród czytelników (por. Eco, 2008b: 235).  

Literatura popularna podporządkowuje się zatem regułom rządzącym 

popkulturą, w której funkcjonuje, a koncepcja intertekstualności stanowi w rezultacie 

jeden z elementów, dzięki którym realizuje się reguła repetycji. Można więc 

zaryzykować stwierdzenie, iż intertekstualność literatury popularnej jest po części 

wynikiem mechanizmów działania popkultury, która wpływa na jej cechy i budowę, nie 

zapominając, iż jest to relacja obustronna i popkultura jest równie dobrze modelowana 

i modyfikowana przez literaturę popularną. Sytuacja ta posiada zatem swoje implikacje 

dla teorii i praktyki przekładu literatury popularnej na języki obce. Pod pewnymi 

względami zasady tłumaczenia tejże literatury nie różnią się od reguł rządzących 

przekładem literatury wysokoartystycznej: 
 
Zadanie tłumacza w tym wypadku polega nie tylko na pieczołowitym oddaniu 
indywidualnego stylu autora, ale też na umiejętnym rozszyfrowaniu zakodowanych 
w tekście oryginału ukrytych aluzji i zapożyczeń oraz oddania tych zapożyczeń 
intertekstualnych w tekście przekładu. (Krysztofiak, 1996: 102). 
 

Jednak w przypadku dzieł należących do literatury popularnej ukryte zapożyczenia 

intertekstualne pełnią dodatkową rolę polegającą na zatrzymaniu uwagi czytelnika, 

zainteresowaniu go lekturą i spełnieniu jego intelektualnych oczekiwań. Odpowiedni 

przekład większości intertekstualnych aluzji może mieć kluczowe znaczenie, aby tekst 

docelowy wywoływał adekwatną (chociaż nie identyczną) reakcję potencjalnego 

czytelnika, co sprawi, iż wzrośnie prawdopodobieństwo, że przekład zacznie 

funkcjonować w popkulturze docelowej w podobny sposób jak oryginał w popkulturze 

wyjściowej, a dzięki temu zyska sobie popularność i poczytność. Konkludując, można 

przytoczyć słowa Urszuli Dąmbskiej-Prokop: „Przekład pomimo wszystko nie może być 

tylko imitacją czy reprodukcją, lecz zaczyna żyć własnym życiem po 

przetransponowaniu go, na pewnych warunkach w nieco inny świat” (2000: 103). 

 



~ 220 ~ 
 

2.2. Przekład prozy Artura Péreza-Reverte93 na język polski a problem 
intertekstualności 

 

Hiszpańscy autorzy współczesnej prozy popularnej również nie stronią od aluzji 

i nawiązań do pre-tekstów na różnych poziomach, sprawiając, iż ich dzieła stają się 

intertekstualne, a w rezultacie ciekawsze dla odbiorcy, który podczas lektury doznaje 

intelektualnej przyjemności odkrywania, iż czytany przez niego tekst jest w rezultacie 

intertekstem wypełnionym odniesieniami do innych tekstów literackich, elementami 

parodii gatunków literackich lub nawiązaniami do szeroko pojętych tekstów kultury. 

Arturo Pérez-Reverte jest jednym z tych współczesnych autorów popularnej 

hiszpańskie prozy, którzy często korzystają z intertekstualnych zabiegów w celu 

wzbogacenia swoich utworów. Jego powieści zawierają liczne odniesienia do dzieł 

należących do kanonu literatury światowej w ramach relacji tekst-tekst. W powieści 

Kapitan Alatriste, pierwszym tomie z serii Przygody kapitana Alatriste, Pérez-Reverte 

zręcznie splata ze sobą różne i różnorodne głosy i style wypowiedzi, które ze sobą 

współgrają, tworząc charakterystyczny wielogłos, na który składają się nie tylko głosy 

narratora i bohaterów, ale i fragmenty zaczerpnięte z mniej lub bardziej znanych dzieł 

klasyków barokowej literatury hiszpańskiej jak: Francisco de Quevedo, Miguel 

Cervantes lub Lope de Vega (por. López de Abiada, 2000: 186)94. 

Akcja wspomnianej powieści rozgrywa się w siedemnastowiecznej Hiszpanii, za 

panowania Filipa IV. Główny bohater, Diego Alatriste, to podstarzały żołnierz, który żyje 

w Madrycie i utrzymuje się z realizowania drobnych zleceń polegających zazwyczaj na 

pojedynkach szermierczych lub zastawianiu zasadzek na konkretne osoby w równie 

konkretnym celu. Kapitan Alatriste jest wielkim miłośnikiem siedemnastowiecznego 

teatru hiszpańskiego, w szczególności twórczości Lopego de Vegi, znanego dramaturga 

i poety Siglos de Oro, a jednym z najlepszych przyjaciół głównego bohatera jest nikt inny, 
                                            
93 Również w powieściach Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna oraz Przygoda fryzjera damskiego Eduarda 
Mendozy jedną z głównych technik „repetycji” jest tworzenie intertekstualnej sieci nawiązań 
wewnątrzliterackich. Niemniej jednak, jako że większość przykładów tego typu przywołań dotyczy pre-
tekstów należących do szeroko pojętej kultury euroamerykańskiej lub stanowi grę z konwencją, przykłady 
te nie zostały ujęte w niniejszej rozprawie, z nadzieją, iż staną się przyczynkiem do kolejnych badań 
literaturoznawczych i translatologicznych. 
94 „En suma: El capitán Alatriste es un relato subyugador y fascinante, amén de una amena y original 
introducción a la política y a la cultura de una de las épocas más apasionantes de España. Se trata además 
de un relato bien escrito, en el que fluyen y confluyen sabiamente varios y variados tipos de discursos, con 
sensibilidad frente a los estilos que en él conviven: a las voces del narrador y del autor implícito se aúnan 
versos (no importa si auténticos o apócrifos) de autores más o menos famosos, parodias literarias y el 
habla de los personajes.” (López de Abiada, 2000: 186) 
 



~ 221 ~ 
 

jak wybitny barokowy poeta, Francisco de Quevedo. W rezultacie Pérez-Reverte 

wykorzystuje fakt usytuowania akcji swej powieści w XVII wieku, aby przedstawić 

sytuację społeczno-polityczną i kulturową Hiszpanii tamtych czasów w przystępnej dla 

czytelnika formie, hołdując zasadzie „uczyć bawiąc”. W powieści pojawia się zatem cała 

seria cytatów zaczerpniętych z utworów siedemnastowiecznych mistrzów hiszpańskiej 

poezji i dramatu. Dzięki tej pedagogicznej intertekstualności czytelnik jest w stanie 

lepiej zrozumieć rzeczywistość Madrytu Kapitana Alatriste, spojrzeć krytycznie na 

polityczno-społeczny aspekt historii ówczesnej Hiszpanii, ale jednocześnie docenić jej 

dorobek literacki i kulturowy (por. Guerrero Ruiz, 2000: 141). 

W powieści Kapitan Alatriste sieć intertekstualnych nawiązań jest bardzo 

rozbudowana, dotyczy tak literatury, jak sztuk plastycznych czy elementów kultury 

siedemnastowiecznej Hiszpanii, niemniej jednak w tej części analizy skupimy się na 

wyjątkowo interesujących relacjach typu tekst-tekst. Pérez-Reverte wplata między 

narrację i dialogi fragmenty utworów napisanych przez współczesnych głównemu 

bohaterowi hiszpańskich pisarzy. Autor, tworząc swoją wizję postaci Francisca de 

Quevedo, nie omieszkał nie wspomnieć o powszechnie znanym konflikcie między panem 

Francisco, a innym wybitnym poetą hiszpańskiego baroku, Gongorą: 

 
Acababan de felicitar al poeta por unos versos que en realidad pertenecían a Luis de 
Góngora, su más odiado adversario en la república de las Letras, a quien acusaba de todo: de 
sodomita, perro y judío. Había sido un error de buena fe, o al menos eso parecía; pero Don 
Francisco no estaba dispuesto a pasarlo por alto: 
 
Yo te untaré mis versos con tocino 
porque no me los muerdas, Gongorilla... (El capitán Alatriste, 22) 
 

 
Przybysze dopiero co głośno wychwalali naszego poetę za strofy, które w rzeczywistości 
wyszły spod pióra Luisa de Góngora*, ten zaś był najbardziej znienawidzonym adwersarzem 
Queveda w całej poetyckiej Rzeczypospolitej. Pan Francisco po wielokroć nie omieszkał 
obrzucać go najgorszymi w swych ustach obelgami: zwał go sodomitą, psem i Żydem. 
Omyłka w dobrej wierze, w każdym razie tak mogło się wydawać, jednakże przyjaciel 
mojego kapitana nie zamierzał puszczać tego płazem: 
 
Żebyś w me wiersze zębów wbić nie zdołał, 
W boczek je włożę, mości Gongorałe…** (Kapitan Alatriste, 21) 
 
przypisy od tłumacza: *Luis de Gónogora y Argote (1561-1627) – jeden z najwybitniejszych 
poetów hiszpańskiego baroku. **Francisco de Quevedo, Soneto contra Góngora (Sonet 
przeciwko Gongorze). Jeżeli nie podano inaczej, wszystkie przekłady tekstów poetyckich 
pochodzą od tłumacza. 

 

Przytoczony fragment stanowi doskonały przykład wplecenia w narrację powieści 

fragmentu Sonetu przeciwko Gongorze autorstwa Francisca de Quevedo, będącego 



~ 222 ~ 
 

jednocześnie jednym z bohaterów Przygód Kapitana Alatriste oraz znakomitym poetą 

hiszpańskiego baroku. W zacytowanym urywku wspomniany został również Luis de 

Góngora, jeden z najwybitniejszych przedstawicieli hiszpańskiego baroku, 

a jednocześnie poeta znany równie dobrze w Hiszpanii i poza nią. Wymienieni 

w powieści dwaj czołowi poeci hiszpańskich Złotych Wieków prowadzili ze sobą 

nieustanną wojnę na wiersze, czego przykładem jest zachowanie pana Francisca 

w chwili, gdy przypisane mu zostało autorstwo wersów napisanych przez Gongorę. 

W tym momencie, urażony Francisco de Quevedo odpowiada wierszem, który 

w Hiszpanii jest powszechnie znany. Obustronna niechęć obu panów jest bowiem, jeżeli 

nie jednym z ciekawszych, to z pewnością zabawniejszych aspektów poezji Siglos de Oro. 

Przytoczony w tekście oryginalnym sonet stanowi eksplicytne intertekstualne 

nawiązanie typu tekst-tekst poprzez cytat sensu stricto z podaniem jego autora (por. 

Bolecki, 1998: 27). Tego typu nawiązanie do pre-tekstu stanowi najbardziej wyrazisty 

sygnał wskazujący na przywołanie, które Anna Majkiewicz nazywa intertekstualnością 

właściwą (por. 2008: 70). Na poziomie narracyjnym przedstawiona zostaje sytuacja 

wyjściowa, podany jest autor sonetu oraz osoba, przeciwko której utwór jest kierowany, 

co dodatkowo ułatwia pracę tłumacza. Według Boleckiego, tego typu uwagi 

metatekstualne, wskazujące na akcję cytowania także stanowią typ intertekstualności 

właściwej określanej jako „cytowanie sensu largo” (por. 1998: 27). 

Przekładając fragment na język obcy, tłumacz powinien w pierwszej kolejności 

sprawdzić, z którego utworu Francisca de Quevedo pochodzi użyty przez autora tekstu 

wyjściowego wyjątek, a następnie sprawdzić, czy dzieło zostało uprzednio 

przetłumaczone na język docelowy: 
 
Podobnie należałoby postąpić z cytatami z dzieł znanych autorów: tłumacz powinien 
posłużyć się istniejącymi przekładami, bo jego kolega po fachu, który miał do czynienia 
z całością utworu czy też większą częścią twórczości danego autora, z pewnością był lepiej 
przygotowany do tłumaczenia niż ktoś, kot ma przed sobą tylko krótki fragment tekstu 
w postaci cytatu. (por. Hejwowski, 2006: 80) 
 

 Jeżeli zatem przekład cytowanego dzieła funkcjonuje w kulturze docelowej, 

tłumacz powinien użyć tej wersji i oznaczyć to w odpowiedni sposób w przypisie. Jeśli 

jednak pre-tekst nie został przetłumaczony na język docelowy, wówczas tłumacz musi 

zaproponować swoją wersję tak, aby uzyskać adekwatny efekt w stosunku do tekstu 

wyjściowego. 



~ 223 ~ 
 

W związku z przywołaniem pre-tekstu w tekście wyjściowym, w przekładzie 

przedstawionego fragmentu na język polski (autorem tłumaczenia jest Filip 

Łobodziński) pojawiły się dodatkowe przypisy od tłumacza, które wyjaśniają polskiemu 

czytelnikowi wprowadzone przez autora oryginału i powszechnie w Hiszpanii znane 

nazwiska barokowych poetów. W przytoczonym fragmencie dodatkowym objaśnieniem 

opatrzone zostało nazwisko Luisa de Gongory, jednakże wszystkie nazwiska znanych 

pisarzy, poetów, artystów, itp., zostały dokładnie wyjaśnione za pomocą przypisów 

w polskojęzycznej wersji powieści. Drugi pojawiający się w analizowanym fragmencie 

tekstu docelowego przypis odnosi się do przywołanego fragmentu sonetu Quevedo. Jest 

to pierwszy z wielu cytatów pojawiających się w powieści Kapitan Alatriste, stad 

tłumacz zaznacza: „Jeżeli nie podano inaczej, wszystkie przekłady tekstów poetyckich 

pochodzą od tłumacza”. Tylko pewien fragment twórczości wybitnych hiszpańskich 

pisarzy i poetów barokowych doczekał się tłumaczeń na język polski. Dodatkową 

trudność stanowi fakt, iż Arturo Pérez-Reverte wplata w swoją powieść fragmenty tych 

utworów, które pasują do fabuły i koncepcji powieści. Są to zatem pre-teksty doskonale 

znane w Hiszpanii, ale nie koniecznie na tyle uznane poza jej granicami, aby doczekać się 

przekładów na przykład na język polski. W rezultacie większość eksplicytnych 

przywołań w postaci cytatów została w tekście docelowym przełożona na język polski 

przez tłumacza, co sprawia, iż stopień trudności takiego przekładu wzrasta.  

Warto podkreślić rzetelność i nienaganność polskiej wersji językowej 

analizowanego fragmentu (jak i całej powieści), jednak pewne wątpliwości budzi 

przekład bezpośredniego zwrotu do adresata sonetu. W wersji wyjściowej pojawia się 

nacechowane pejoratywnie zgrubienie Gongorilla, które w tekście docelowym 

przełożone zostało za pomocą ekwiwalentu „Gongorała” (w mianowniku). W oryginale 

Gongorilla stanowi bezpośredni zwrot do Luisa de Gongory, w tekście docelowym zwrot 

ten brzmi: „mości Gongorałe”, a nie „mości Gongorało”. Druga forma jest, jak się zdaje, 

bardziej naturalna dla polskiej odmiany i być może doszło do błędu w druku lub 

drobnego przeoczenia. 

Diego Alatriste jest wielkim miłośnikiem poezji i teatru Lopego de Vegi (w 

zasadzie Felixa Lopego de Vegi y Carpio), co także znajduje swoje odzwierciedlenie 

w tekście powieści. Kapitan często recytuje fragmenty dzieł swojego ulubionego pisarza, 

stąd w tekście nie mogło zabraknąć eksplicytnych intertekstualnych odniesień do 

konkretnych utworów mistrza Lope: 



~ 224 ~ 
 

 
Lo hice copiando unos versos de Lope que había oído recitar varias veces al capitán, entre los 
de aquellas noches en que la herida de Fleurus lo atormentaba más de la cuenta: 
Aún no ha venido el villano 
que me prometió venir 
a ser honrado en morir 
de mi hidalga y noble mano... (El capitán Alatriste, 54) 
 
Zabrałem się do dzieła i jąłem spisywać wiersze Lopego, które niejednokrotnie kapitan przy 
mnie raczył był recytować, gdy nocami tana spod Fleurus doskwierała mu bardziej niż 
zwykle: 
Los ciągle trzyma pod pieczą 
Łotra, co chciał zaszczyt mieć 
Na drodze napotkać śmierć, 
Zacną mą dłonią usieczon… (Kapitan Alatriste, 52) 

 
W przytoczonym fragmencie ponownie zaobserwować można przejaw 

intertekstualności właściwiej. Cytat został oznaczony graficznie za pomocą kursywy, 

a nazwisko autora podane na poziomie narracji. Tym razem w tekście docelowym nie 

pojawiają się jednak przypisy od tłumacza. Tożsamość Lopego została w przekładzie 

wyjaśniona, gdy nazwisko wielkiego hiszpańskiego dramaturga pierwszy raz pojawiło 

się na kartach powieści (na stronie 12 polskiego przekładu). Przytoczony wiersz Lopego 

de Vegi nie posiada tytułu, stąd i ta adnotacja nie musi pojawić się w przypisie, którego 

brak świadczy tym samym o braku uznanego i wcześniejszego przekładu utworu na 

język polski. Tłumaczenie i tego fragmentu poezji jest dziełem Filipa Łobodzińskiego. 

Niemniej jednak przytoczony kolejny cytat utworu XVII wiecznego hiszpańskiego autora 

wzbogaca powieść pod względem literackim i kulturowym, chociaż jego funkcja różni się 

w zależności od tego, czy mamy do czynienia z odbiorcą tekstu wyjściowego, który 

wspomniane dzieła i autorów uznaje za swoich, czy czytelnikiem kultury docelowej, 

który ma do dyspozycji jedynie przekład, a cytowane fragmenty są dla niego elementem 

nowym, należącym do „obcego” dorobku kulturowego, ale jednocześnie poszerzającym 

horyzonty intelektualne. 

Kolejnym wybitnym twórcą, którego dzieło zostało zacytowane w powieści 

Artura Péreza-Reverte jest Pedro Calderón de la Barca: 
A los que se refería Calderón (…): 
 
...Sufren a pie quedo 
con un semblante, bien o mal pagados. 
Nunca la sombra vil vieron del miedo, 
y aunque soberbios son, son reportados. 
Todo lo sufren en cualquier asalto; 
sólo no sufren que les hablen alto. (El capitán Alatriste, 124) 
 
 
 



~ 225 ~ 
 

To o nich pisał Calderón (…): 
 
… w każdej chwili spokój 
Cenią, chociażby trzos ich pustką zionął. 
Nigdy nie przyćmił im lęk nagły wzroki, 
Dumę z nich każdy nieraz już powściągnął. 
Znoszą cierpliwie wszelką kolej losu 
Prócz ordynarnie łającego głosu.* (Kapitan Alatriste, 124) 
 
przypis tłumacza: *Pedro Calderón, El sitio de Breda (Oblężenie Bredy). 
 

W przytoczonym fragmencie narrator – Iñigo (służący Kapitana Alatriste, który 

opowiada o jego losach, stając się tym samym głównym narratorem cyklu powieści 

Przygody Kapitana Alatriste) przedstawia profil Diega Alatriste jako żołnierza 

i milczącego bohatera, który swoje przywiązanie do Hiszpanii manifestował czynem, 

a nie słowem. Wspomina jednocześnie swojego ojca, który „poległ w chwale pod 

królewskim sztandarem” (Kapitan Alatriste, 124). Refleksja ta sprawia, iż Iñigo 

przypomina sobie fragment dramatu Calderona, w którym hiszpański dramaturg opisuje 

właśnie tych bezimiennych bohaterów, którzy walczą i często oddają życie z miłości do 

Hiszpanii. Przytoczenie fragmentu sztuki jednego z najbardziej znanych dramaturgów 

hiszpańskich XVII wieku nie służy jedynie wykazaniu się erudycją, oczytaniem czy 

znajomością tych tekstów przez autora, nie jest to również czysty chwyt zaspokajający 

intelektualne wymagania bardziej wymagającego czytelnika. Użycie tego konkretnego 

cytatu wynika z kontekstu i wskazuje na niezwykła popularność teatru w hiszpańskim 

społeczeństwie za czasów Filipa IV. Iñigo, prosty i biedny chłopak, pomimo braku 

dostępu do edukacji jest w stanie w naturalny sposób przytoczyć odpowiedni fragment 

dramatu Oblężenie Bredy, co doskonale obrazuje społeczno-kulturową rzeczywistość 

obrazowanych przez Péreza-Reverte czasów. Można zatem zaryzykować stwierdzenie, 

iż posługiwanie się przez autora intertekstualnością właściwą w postaci cytatów 

z przywołaniem imion i nazwisk ich autorów pełni trzy podstawowe funkcje: możliwie 

najbardziej wiarygodne zobrazowanie kultury, literatury i społeczeństwa Hiszpanii 

w XVII wieku; zaspokojenie intelektualnych oczekiwań czytelnika, który w literaturze 

popularnej szuka rozrywki, ale nie na najniższym możliwym poziomie intelektualnym 

oraz, chociaż w  mniejszym stopniu, wykazanie się dogłębną znajomością realiów 

barokowej Hiszpanii i rzetelnością przygotowań przed napisaniem i opublikowaniem 

powieści popularnej, a jednocześnie historycznej. 

 Przekład przytoczonego intertekstualnego fragmentu na język polski spełnia 

wszystkie trzy funkcje względem tekstu wyjściowego. Intertekstualność zostaje 



~ 226 ~ 
 

zachowana i odpowiednio objaśniona, dzięki czemu czytelnik tekstu docelowego jest 

w stanie poznać wpływ hiszpańskiego teatru barokowego na życie społeczne, docenić 

rzetelną pracę przygotowawczą i erudycję autora oraz zaspokoić swoje intelektualne 

oczekiwania. Warto podkreślić również sumienną pracę tłumacza, który sprawdził 

źródło, z którego pochodzi zacytowany przez narratora fragment i umieścił stosowny 

przypis tak, aby odbiorca kultury docelowej mógł w pełni docenić intertekstualność 

danego wyjątku i całej powieści. Ponieważ w przypisie nie zostało podane, kto jest 

autorem przekładu Oblężenia Bredy na polski, oznacza to, że ponownie Filip Łobodziński 

dokonał przekładu wersów Calderona na język docelowy.  

Przywołany, sześciowersowy fragment sztuki Calderona charakteryzuje się 

przemyślaną konstrukcją wersyfikacyjną Pierwszy wers w wersji oryginalnej jest 

krótszy, szcześciosylabowy, pozostałe pięć wersów to wersy jedenastosylabowe, wersy 

rymują się ze sobą według ściśle określonego schematu: aBABCC. W przekładzie na 

język polski wszystkie wyżej wymienione cechy zostały zachowane, począwszy od ilości 

sylab w wersach, a na schemacie rymów skończywszy. Nie wchodząc w zawiłe szczegóły 

wersyfikacyjne, tłumacz dołożył wszelkich starań, aby jak najdokładniej oddać 

w przekładzie doskonałość formy, która charakteryzuje twórczość Calderona, nie 

rezygnując jednocześnie z warstwy znaczeniowej. Pomimo drobnej „żonglerki” wersami, 

wydźwięk fragmentu pozostaje adekwatny w stosunku do tekstu wyjściowego, a jego 

znaczenie jest dopasowane do mikrokontekstu, w którym został umieszczony. 

Zachowana została zatem dominanta semantyczna tak przywołanego pre-tekstu, jak 

i całego fragmentu powieści, w którym ów pre-tekst zaczął funkcjonować. 

W powieści Artura Péreza-Reverte obok cytatów zaczerpniętych z dzieł 

wybitnych przedstawicieli hiszpańskich Siglos de Oro umieszczone zostały wyjątki 

z utworów pisarzy mniej znanych: 
Muchos años después todavía citaba ese lugar Agustín Moreto (…): 
 
–¡Que no sepáis salir de aquestas gradas! 
–Amigo, aquí se ven los camaradas. 
Estas losas me tienen hechizado; 
que en todo el mundo tierra no he encontrado 
tan fértil de mentiras. 
 
Y hasta el gran Don Miguel de Cervantes, que Dios tenga en lo mejor de su gloria, había 
escrito en su Viaje al Parnaso: 
 
Adiós, de San Felipe el gran paseo, 
donde si baja el turco o sube el galgo, 
como en gaceta de Venecia leo. (El capitán Alatriste, 161-162) 



~ 227 ~ 
 

 
Wiele lat później wspomina owo miejsce Agustín Moreto* (…): 
- Czy pomóc ci opuścić mam te schody? 
- Tu wszyscy zażyć mogą wszak swobody 
I schodzą tutaj jak zauroczeni. 
Na całym świecie nie znalazłem ziemi 
Łgarstwu równie płodnej. 
 
I nawet wielki Miguel de Cervantes (…) zapisał w swej Podróży na Parnas: 
 
Bywajcie zacne schody Filipowe, 
Gdzie jak z weneckiej dowiesz się gazety, 
Czy Turek nie szykuje wojny nowej.** (Kapitan Alatriste, 159-160) 
 
przypisy tłumacza: *Agustín Moreto (1618-1669) – jeden z ostatnich dramaturgów 
hiszpańskiego baroku. **Miguel de Cervantes Saavedra, Viaje al Parnaso (Podróż na Parnas). 
 

 

W przytoczonym fragmencie znalazły się dwa cytaty. Pierwszy pochodzi z dramatu 

mniej znanego barokowego pisarza: Agustina Moreto, drugi zaczerpnięty został 

z twórczości Miguela de Cervantesa. Nazwiska autorów zostały eksplicytnie przywołane 

przez narratora, jak i tytuł dzieła: Podróż na Parnas. Jest to tak zwana intertekstualność 

właściwa, której przejawem się może być cytowanie fragmentu pre-tekstu wraz 

z podaniem nazwisk autorów i tytułu jednego z dzieł z poziomu narracji. Oba cytaty 

pełnią w swoim mikrokontekście konkretną funkcję. Narrator opisuje bowiem ulubione 

miejsca spotkań towarzyskich w XVII wiecznym Madrycie, z których najpopularniejszym 

są schody kościoła Augustianów pod wezwaniem świętego Filipa „położone między 

ulicami Correos, Mayor i Esparteros” (Kapitan Alatriste, 159). Narrator-Iñigo 

z premedytacją posługuje się fragmentami ze współczesnej sobie literatury, aby jego 

opowieść stała się dzięki nim bardziej wiarygodna. Przytaczając słowa z utworów 

Moreto i Cervantesa, Iñigo udowadnia, iż nie tylko on uznaje „schody Filipowe” za ważne 

miejsce wymiany informacji, wielcy twórcy literaccy podobnie opisują to samo miejsce. 

Intencje narratora zostają przez niego dodatkowo zwerbalizowane w tekście: „cytuję 

waszmościom te strofy, byście sami zmiarkowali, jaką sławą miejsce owo okryte było” 

(Ibid., 160). 

 W przekładzie można ponownie odnotować użycie przypisów od tłumacza, który 

objaśnia, kim był mniej znany w Polsce dramaturg Agustín Moreto oraz podaje 

oryginalny tytuł cytowanego w tekście wyjściowym dzieła Miguela de Cervantesa. Brak 

informacji na temat autorów użytych przez tłumacza przekładów oznacza, iż ponownie 

za tłumaczenie wierszowanych fragmentów odpowiada sam Filip Łobodziński. Podobnie 

jak w przypadku przekładu przytoczonych już wyjątków z Calderona czy Lopego, i tym 



~ 228 ~ 
 

razem można zaobserwować szczególną dbałość tłumacza o zachowanie nie tylko treści, 

ale i formy, tak istotnej w poezji i dramacie XVII wieku. W obu fragmentach zachowana 

zostaje struktura i rytm. Fragment z utworu Moreto w oryginale, podobnie jak 

w przekładzie, cechuje schemat rymów: AABBc. W języku polskim została oddana 

również długość oryginalnych wersów: 4 pierwsze, dłuższe, ostatni nieco krótszy. 

W przypadku fragmentu Podróży na Parnas, tak w wersji oryginalnej, jak w języku 

polskim, wersy mają po 11 sylab, a pierwszy wers rymuje się z trzecim, chociaż 

w przekładzie rym jest mniej dokładny, ale równie dobrze brzmiący („Filipowe” – 

„nowej”). 

W powieści Kapitan Alatriste dominuje intertekstualność właściwa typu tekst-

tekst przejawiająca się poprzez wplatanie w narrację cytatów oznaczonych graficznie za 

pomocą kursywy. Nazwiska autorów pojawiających się fragmentów, a czasami nawet 

tytuły utworów, zostały w powieści podane przez narratora, który tym samym wykazuje 

się wysokim stopniem znajomości barokowej literatury.  

Użycie wielu różnorodnych intertekstualnych odniesień dopasowanych do fabuły 

powieści pomaga również wykazać, jak ważnym elementem społeczno-kulturowym 

Hiszpanii w XVII wieku były teatr i poezja. Dzięki temu zabiegowi tekst staje się bardziej 

wartościowy i ciekawszy, zaspokaja oczekiwania nie tylko tych czytelników, którzy 

cenią sobie wartką akcję i przygody spod znaku „płaszcza i szpady”, ale i grupy 

odbiorców bardziej wymagających pod względem przyjemności intelektualnej. Warto 

jednak podkreślić, iż proces przekładu tekstu wyjściowego na języki obce zmienia tę 

perspektywę. 

Dla hiszpańskiego odbiorcy włączone w powieść fragmenty należą do kanonu 

literatury narodowej, z którą ten się pod pewnym względem identyfikuje. Dorobek 

pisarzy jak Lope de Vega, Calderón de la Barca czy Miguel de Cervantes stanowi 

podstawę hiszpańskiej kultury i tożsamości, ale jednocześnie są to postaci, które 

z kultury wysokiej przenikają do szeroko pojętej popkultury i stanowią obecnie rodzaj 

wysokiej klasy „towaru eksportowego”. Nazwiska autorów hiszpańskiego baroku 

i znaczna część ich dzieł zagościły na stałe na listach lektur obowiązkowych także poza 

granicami Hiszpanii, a utwory takich pisarzy jak Cervantes stały się częstym źródłem 

inspiracji, także dla twórców literatury popularnej. Jednak przeciętny polski czytelnik, 

mimo że kojarzy niektóre z wymienionych nazwisk, ma do nich zupełnie inny stosunek. 



~ 229 ~ 
 

Są to dla niego elementy „obce”95, które wymagają stosownego objaśnienia. Dlatego też 

polski przekład Kapitana Alatriste wychodzi naprzeciw potrzebom czytelnika kultury 

docelowej, który może nie posiadać wszystkich wymaganych informacji, aby w pełni 

docenić intertekstualność czytanej powieści. Stąd w tekście docelowym pojawia się 

umiarkowana ilość przypisów, które mają na celu ułatwić lekturę odbiorcy przekładu. 

Warto podkreślić, iż w przypisach znalazły się jedynie podstawowe informacje, które 

tłumacz uznał za niezbędne. Mając na względzie fakt, iż Kapitan Alatriste pozostaje 

powieścią popularną, dodatkowe objaśnienia nie powinny być zbyt obszerne, aby nie 

stanowiły przeszkody w odbiorze tekstu docelowego. Jednak, pomimo rzetelności 

przekładu, zmiana perspektywy odbiorczej tekstu docelowego w porównaniu z możliwą 

recepcją tekstu oryginalnego pociąga za sobą także zmianę interpretacyjną i poznawczą. 

Jeżeli dla czytelnika kultury wyjściowej wprowadzone intertekstualne nawiązania 

stanowią interesującą grę w „znane – rozpoznane”, tak dla odbiorcy kultury docelowej, 

fragmenty dzieł znanych twórców hiszpańskich Siglos de Oro są elementami 

najprawdopodobniej nieznanymi, a z pewnością „obcymi”. W rezultacie czytelnik 

kultury docelowej poznaje (i poszerza swoje horyzonty poznawcze) to, co czytelnik 

kultury wyjściowej rozpoznaje. Dlatego można stwierdzić, iż obecność przypisów 

w przekładzie jest jak najbardziej uzasadniona, mimo że powieść zaliczano do literatury 

popularnej. 

Zastosowanie pre-tekstów w twórczości Artura Péreza-Reverte nie ogranicza się 

do serii Przygody Kapitana Alatriste. Pisarz nawiązuje do znanych utworów z kanonu 

literatury światowej także w pozostałych powieściach należących do jego literackiego 

dorobku. Najbardziej znane dzieła Péreza-Reverte łączą w sobie elementy kryminału, 

powieści przygodowej i historycznej. Dobrym przykładem typowej dla autora powieści 

jest Szachownica flamandzka, której akacja toczy się wokół dwóch głównych osi 

związanych, zgodnie z tytułem, z grą w szachy. Pierwsza z nich dotyczy przeszłości 

i znaczenia zagadkowej inskrypcji odkrytej przez główną bohaterkę, Julię, na obrazie 

Partia szachów autorstwa flamandzkiego mistrza Petera Van Huysa. Druga to 

współczesna bohaterom utworu seria morderstw, których autor rozpoczyna z Julią 

szachową rozgrywkę, kontynuując partię namalowaną na obrazie Van Huysa. Szachy 

                                            
95 Przekład uznawany jest przez wielu badaczy jako doświadczanie „obcego”. Wspominają o tym min. 
Antoine Bermnan czy Lawrence Venuti (2009 – Współczesne teorie przekładu. Antologia). Ovidi Carbonell 
i Cortés dodaje, iż czytać inne kultury oznacza czytać to, co implicytne w obcej kulturze, w przekładzie to, 
co „obce” w większości przypadków zostaje „oswojone”, a to, co eksplicytne, wyjaśnione (por. 1997: 144). 



~ 230 ~ 
 

stanowią kluczowy element konstrukcji powieści i nic dziwnego, iż jeden z bohaterów 

recytuje fragment wiersza o tej tematyce: 
 
Y Belmonte recitó, con largas pausas: 
 
También el jugador es prisionero 
 -la sentencia es de Omar- de otro tablero  
de negras noches y de blancos días. 
 
 
Dios mueve al jugador, y éste la pieza. 
¿Qué Dios detrás de Dios la trama empieza  
de polvo y tiempo y sueño y agonías...? (La tabla de Flandes, 238) 

 
I Belmonte zaczął deklamować, robiąc długie pauzy: 
 
Lecz gracz jest także, tak jak oni, więźniem 
(sentencja jest Omara) innej szachownicy, 
w której dzień biały w czarnej nocy grzęźnie. 
 
Bóg graczem rządzi, ten figurę trzyma. 
Jaki bóg spoza Boga spisek rozpoczyna, 
zmowę prochu i czasu, i snu, i agonii?* (Szachownica flamandzka, 229) 
przypis tłumacza:* Jorge Luis Borges, Szachy, przeł. Krystyna Rodowska. 
 
 
Et Belmonte se mit à réciter, avec de longs silences : 
 
Prisonnier, le joueur l’est aussi 
- la sentence est d’Omar - d’un autre échiquier 
de noires nuits et de blanches journées. 
 
Dieu déplace le joueur, el celui-ci la pièce. 
Quel Dieu derrière Dieu commence donc la trame 
de poussière et de temps, de rêve et d’agonies… ? (Le tableau du Maître flamand, 200-201)96 

  
W przytoczonym wyjątku Belmonte zaczyna deklamować fragment wiersza Szachy 

argentyńskiego poety i pisarza Jorge Luisa Borgesa. Przywołany utwór nie został jednak 

zidentyfikowany w tekście. Mimo to w tekście wyjściowym mamy do czynienia 

z intertekstualnością właściwą: cytat został wyodrębniony graficznie poprzez użycie 

kursywy oraz zastosowanie w narracji czasownika recitar (recytować, deklamować) 

w odniesieniu do czynności wykonywanej przez bohatera, co wskazuje na świadome 

przywołanie innego tekstu, który staje się tym samym pre-tekstem w stosunku do tekstu 

powieści. Tłumacz Szachownicy flamandzkiej na język polski, Filip Łobodziński, 

rozpoznał użyty przez autora cytat jako fragment wiersza Borgesa i zgodnie z zasadami 

                                            
96 W celu wzbogacenia analizy poza wersją oryginalną i przekładem na język polski przytoczona została 
wyjątkowo francuskojęzyczna wersja fragmentu w tłumaczeniu Jean-Pierre’a Quijano.  
 



~ 231 ~ 
 

przekładu odnalazł jego wcześniejsze tłumaczenie, którym się posłużył. Dlatego też 

w polskojęzycznej wersji powieści przytoczony fragment opatrzony został odpowiednim 

przypisem, w którym podany zostaje autor i tytuł wiersza oraz nazwisko Krystyny 

Rodowskiej jako autorki polskiego przekładu.  

Warto podkreślić, iż fragment wiersza Szachy pojawia się także we 

francuskojęzycznym przekładzie powieści. Jednakże, w odróżnieniu od przekładu na 

język polski, przytoczony cytat w wersji francuskiej nie został opatrzony żadnym 

przypisem. Nie wiadomo zatem, czy tłumacz Szachownicy flamandzkiej na francuski sam 

podjął się przekładu fragmentu poematu, a może wykorzystał istniejące wcześniej 

tłumaczenie. Najwyraźniej informacja ta nie została uznana za niezbędną lub jej brak 

wskazuje, iż Jean-Pierre’a Quijano samodzielnie przetłumaczył recytowane przez 

Belmonte wersy, biorąc je za pseudocytat autorstwa tego samego pisarza, co cała 

powieść. 

 Arturo Pérez-Reverte wplata w kanwę swoich utworów liczne cytaty 

zaczerpnięte z różnorodnych źródeł, dzięki czemu jego teksty stają się intertekstami. 

Wybór pre-tekstów nie jest przypadkowy, za każdym razem użyty fragment został 

dostosowany pod względem tematycznym do mikrokontekstu, w którym się pojawia. 

W Przygodach Kapitana Alatriste Pérez-Reverte posługuje się jedynie tymi tekstami, 

które mogą być znane narratorowi-Iñigo, dzięki czemu unika anachronizmów. 

W powieściach kryminalno-przygodowych, jak Szachownica flamandzka, zastosowane 

wyjątki dobrane zostały pod względem tematycznym. Warto dodać, iż przytoczony 

w Szachownicy flamandzkiej wiersz Borgesa nie jest jedynym przywołanym pre-tekstem. 

Każdy rozdział powieści został bowiem opatrzony szachowym mottem. Mimo 

wspomnianej już trudności z umiejscowieniem i nazwaniem typu relacji między tekstem 

zapożyczającym a epigrafem w ramach teoretycznego opisu zjawiska intertekstualności, 

teoretycy są zgodni, iż relacja ta jest niewątpliwie relacją międzytekstową, której 

tłumacz pominąć nie może. 

Każdy z piętnastu rozdziałów Szachownicy flamandzkiej poprzedzony został 

krótkim epigrafem, którego autor lub źródło zostało eksplicytnie podane: 
 
 
Przykład 1 
I. Los secretos del maestro Van Huys 

Dios mueve al jugador, y éste la pieza. ¿Qué Dios detrás de Dios la trama empieza? 
J. L. Borges (La tabla de Flandes, 9) 

 



~ 232 ~ 
 

I. Tajemnice mistrza van Huysa 
Bóg graczem rządzi, ten figurę trzyma 

Jaki bóg spoza Boga spisek rozpoczyna? 
Jorge Luis Borges, Szachy, 

(przeł. Krystyna Rodowska)  
(Szachownica flamandzka, 7) 

 
Przykład 2 
III. Un problema de ajedrez 

El noble juego tiene sus abismos en los que muchas veces un alma noble ha desaparecido. 
Un antiguo maestro alemán (La tabla de Flandes, 73) 

 
III. Zadanie szachowe 

Szlachetna gra posiada otchłanie, w których szlachetna dusza często przepada. 
Dawny mistrz niemiecki (Szachownica flamandzka, 69) 

 
 
Przykład 3 
V. El misterio de la dama negra 
Ahora ya sabía que había entrado en el país malvado, pero no conocía las reglas del combate. 

G. Kasparov (La tabla de Flandes, 126) 
 

V. Tajemnica czarnej damy 
W tym momencie wiedziałem już, że trafiłem na złowrogi teren, ale nie znałem jeszcze reguł 

walki. 
Garri Kasparow, Autobiografia (Szachownica flamandzka, 120)97 

 

Przedstawione trzy przykłady zastosowania epigrafów w Szachownicy flamandzkiej oraz 

ich przekłady na język polski ilustrują postępowanie tłumacza w tym wyjątkowym 

przypadku intertekstualności. Odpowiednie przetłumaczenie motta jest o tyle istotne, iż 

jego funkcją jest naświetlenie zamysłu autora i ukierunkowanie odbioru i interpretacji 

danego tekstu lub jego fragmentu (por. Sławiński, 2008: 325). Dlatego tłumacz powinien 

postąpić podobnie jak w przypadku intertekstualności właściwej, manifestującej się 

poprzez cytowanie sensu stricto (por. Bolecki, 1998: 27) i sprawdzić, czy pre-tekst, 

którego fragmentem jest epigraf, nie został już przetłumaczony na język docelowy. 

W przekładzie Szachownicy flamandzkiej na język polski można zaobserwować tego typu 

działanie tłumacza.  

Mottem pierwszego rozdziału (przykład 1) jest fragment wiersza Jorge Luisa 

Borgesa, jednakże w tekście wyjściowym autor nie podaje tytułu utworu, z którego 

wybrał myśl przewodnią tej części powieści. W przekładzie tłumacz wzbogaca tekst 

                                            
97 W przekładzie powieści La tabla de Flandes na język francuski (przekł. Jean-Pierre Quijano), cytaty nie 
zostały dodatkowo objaśnione. Podobnie jak w tekście wyjściowym, w przekładzie na język francuski 
zidentyfikowani zostali jedynie autorzy przywołanych słów. Nie wiadomo zatem, czy wszystkie motta 
zostały przełożone bezpośrednio z języka hiszpańskiego, czy też tłumacz odszukał wcześniejsze 
tłumaczenia przywoływanych przez Artura Péreza-Reverte tekstów i to przekłady osób trzecich zostały 
użyte do stworzenia ostatecznej wersji tekstu docelowego. 



~ 233 ~ 
 

o tytuł wiersza, z którego zapożyczone zostały wersy stanowiące epigraf oraz podaje 

imię i nazwisko tłumaczki utworu na język docelowy, co świadczy o zastosowaniu 

istniejącego wcześniej przekładu osoby trzeciej.  

Epigraf trzeciego rozdziału (przykład 2) różni się od cytatu stanowiącego motto 

rozdziału pierwszego. Tym razem Pérez-Reverte posługuje się maksymą bliżej 

nieznanego mistrza niemieckiego, jak można przypuszczać, wytrawnego szachisty. 

W obliczu braku podstawowych danych dotyczących szachowego mistrza oraz 

w związku z faktem, iż sam cytat (jeżeli nie został stworzony przez autora na potrzeby 

powieści) jest najprawdopodobniej przekładem z niemieckiego na hiszpański, tłumacz 

Szachownicy flamandzkiej decyduje się na przetłumaczenie zastosowanej przez pisarza 

maksymy bezpośrednio na język docelowy. Takie działanie jest w tym przypadku 

uzasadnione.  

Mottem piątego rozdziału (przykład 3) są słowa wybitnego szachisty rosyjskiego, 

Garriego Kasparowa. Pérez-Reverte ponownie podpisuje wybrany cytat jedynie 

inicjałem i nazwiskiem jego autora, nie podając przy tym źródła (biografia, wywiad, itp.), 

z którego motto zostało zaczerpnięte. W przekładzie na język polski można natomiast 

zaobserwować, iż tłumacz odnalazł źródło cytowania, którym jest Autobiografia 

Kasparowa, jednakże, jak można przypuszczać, tekst ten nie został przetłumaczony na 

język polski, co sprawiło, iż Filip Łobodziński ponownie pokusił się o przekład motta 

z hiszpańskiego na polski (świadczy o tym brak informacji na temat innego niż tłumacz 

powieści autora przekładu słów Kasparowa). 

Dzięki użyciu mott tematycznie związanych z grą w szachy Pérez-Reverte buduje 

swoistą wizję szachów, wzbogacając tym samym możliwości interpretacyjne utworu. 

Szachownica flamandzka nie jest jednak jedyną powieścią Artura Péreza-Reverte, 

w której poszczególne rozdziały poprzedzone zostały zapożyczonymi myślami 

przewodnimi z innych tekstów. Podobny zabieg zaobserwować można w powieści 

Cmentarzysko bezimiennych statków (w oryginale La carta esférica), którą na język 

polski przełożyła Joanna Karasek: 
Przykład 1 
I. El lote 307 

He navegado por océanos y bibliotecas. 
Herman Melville. Moby Dick (La carta esférica, 13) 

 
I Pozycja katalogowa 307 

Wszelako przepłynąłem przez biblioteki i żeglowałem po oceanach. 
Herman Melville, Moby Dick* (Cmentarzysko bezimiennych statków, 9) 

 



~ 234 ~ 
 

*H. Melville, Moby Dick, tłum. Bronisław Zieliński, Warszawa 1971. 
 
Przykład 2 
IX. Mujeres de castillo de proa 

No hay nada que yo amé tanto como lo que odio este juego. 
John MacPhee. Buscando barco (La carta esférica, 331) 

 
IX Kobiety z forkasztelu 

Nie ma niczego, co kochałbym tak bardzo, jak nienawidzę tej gry. 
John MacPhee, w poszukiwaniu statku (Cmentarzysko bezimiennych statków, 289) 

 
Przykład 3 
XV. Los iris del Diablo 

Todo lo que se encuentra en el mar, sin dueño, es de uno. 
Francisco Coloane. El camino de la ballena (La carta esférica, 577) 

 
XV Tęczówki diabła98 

Wszystko, co się znajduje w morzu i nie ma właściciela, należy do znalazcy. 
Francisco Cloane. Droga wieloryba (Cmentarzysko bezimiennych statków, 503) 

 

Powieść, podobnie jak Szachownica flamandzka, podzielona jest na rozdziały (tym razem 

szesnaście), a każdy z nich poprzedza maksyma zaczerpnięta z pre-tekstu tematycznie 

związanego z treścią danej części utworu. Cmentarzysko bezimiennych statków, jak sam 

tytuł wskazuje, to powieść o tematyce morsko-nawigacyjnej łącząca w sobie zagadkę 

kryminalną, wątek romansowy oraz poszukiwanie zaginionego przed wiekami skarbu, 

który zatonął wraz ze statkiem, który go przewoził. Jeżeli zatem w Szachownicy 

flamandzkiej użyte motta były związane z motywem gry w szachy, epigrafy 

w Cmentarzysku bezimiennych statków dotyczą symboliki żeglowania po morzu, budując 

szerszą interpretację i symbolikę morskich podróży. Co istotne, w odróżnieniu od 

Szachownicy flamandzkiej, w Cmentarzysku bezimiennych statków podana została nie 

tylko tożsamość autorów wybranych przez Péreza-Reverte mott, ale także dzieła, 

z których pochodzą epigrafy. 

Porównując przytoczone przykłady mott w tekście wyjściowym oraz ich 

tłumaczenie na język polski, ponownie można zaobserwować użycie istniejących 

                                            
98 Warto podkreślić pewną drobną nieścisłość, która dotyczy tłumaczenia tytułu XV rozdziału powieści 
(przykład 3). W wersji wyjściowej tytułu: Los iris del Diablo, mamy do czynienia ze specyficznym użyciem 
rzeczownika diablo („diabeł”), który został zapisany wielką literą, co sprawia, iż rzeczownik pospolity 
diablo staje się rzeczownikiem własnym: Diablo. Ten zabieg wskazuje, iż nie mamy do czynienia 
z „tęczówkami” byle „diabła”, a z nazwą własną szmaragdów zwanych „tęczówkami Diabła”, których 
poszukują główni bohaterowie powieści, Coy i Tánger. Jak można przypuszczać, hiszpańskojęzyczny 
rzeczowniki Diablo pisany wielką literą może odnosić się do zwierzchnika wszystkich diabłów, czyli 
Lucyfera. W wersji polskojęzycznej dochodzi jednak do niewielkiego przesunięcia znaczeniowego, które 
wynika z zapisu nazwy szmaragdów : „tęczówki diabła”. W tekście docelowym tak tytuł rozdziału, jak 
i nazwa własna kamieni szlachetnych, nie odnoszą się już do konkretnego „Diabła – Lucyfera”, a do 
każdego diabła. 
 



~ 235 ~ 
 

wcześniej polskojęzycznych wersji przywoływanych pre-tekstów. Dzieje się tak 

w przypadku epigrafu zaczerpniętego z powieści Moby Dick Hermana Melville’a 

(przykład 1). Powieść, z której zapożyczone zostało motto doczekała się wcześniejszego 

przekładu na język polski, w konsekwencji tłumaczka lokalizuje ów przekład, 

a następnie wyszukuje w wersji Bronisława Zielińskiego fragmenty, którymi posłużył się 

Arturo Pérez-Reverte (motto z Moby Dicka poprzedza również rozdział VIII 

Cmentarzyska bezimiennych statków). Warto podkreślić, iż pierwsze motto z powieści 

Melville’a zostało opatrzone przypisem, w którym znalazły się dane bibliograficzne 

dotyczące użytego przez tłumaczkę przekładu, czego zabrakło w rozdziale VIII 

poprzedzonym fragmentem tej samej powieści. Dodanie kolejnego przypisu z podanymi 

wcześniej danymi uznane zostało za zbędne, chociaż u dołu strony 9 przekładu zabrakło 

informacji, iż wszystkie użyte w przekładzie fragmenty Moby Dicka zostały 

przetłumaczone przez Bronisława Zielińskiego, a nie Joannę Karasek. 

Niemniej jednak nie wszystkie użyte przez Artura Péreza-Reverte epigrafy 

pochodzą z dzieł przetłumaczonych na język polski (przykład 2). Utwór, z którego 

pochodzi użyty fragment tekstu to Looking for a ship (1990), którego autorem jest 

północnoamerykański pisarz i laureat nagrody Pulitzera, John McPhee99. Powieść 

doczekała się przekładu na hiszpański: Buscando barco (1993)100, ale nie funkcjonuje 

ona w polisystemie literatury tłumaczonej na język polski. Brak polskojęzycznej wersji 

cytowanego w tekście wyjściowym dzieła sprawił, iż tłumaczka dokonała przekładu 

motta samodzielnie, posługując się najprawdopodobniej wersją hiszpańskojęzyczną, 

a nie oryginalnym tekstem po angielsku (gdyby było inaczej, stosowna informacja 

pojawiłaby się w postaci przypisu). 

Wydaje się, iż w przykładzie 3 ponownie pojawia się samodzielny przekład motta 

przez tłumaczkę powieści Cmentarzysko bezimiennych statków w obliczu braku 

polskojęzycznej wersji książki chilijskiego pisarza, Francisca Coloane El camino de la 

ballena. Jednak Coloane jest autorem hiszpańskojęzycznym, w tekście wyjściowym 

pojawia się zatem fragment oryginalnego utworu, a nie jego przekład na język 

hiszpański, co sprawia, iż ryzykowne i fragmentaryczne „przekładanie z przekładu” 

w tym przypadku nie jest konieczne. Należy jednak zauważyć, iż w wersji 
                                            
99 Nazwisko autora epigrafu zostało błędnie zapisane w tekście wyjściowym jako John MacPhee, podczas 
gdy autor książki Looking for a ship to John McPhee. Błąd w zapisie nazwiska nie został skorygowany 
w przekładzie. 
100 Arturo Pérez-Reverte najprawdopodobniej użył wersji hiszpańskojęzycznej tekstu, która ukazała się 
nakładem wydawnictwa Anaya, Madrid 1993. 



~ 236 ~ 
 

polskojęzycznej nazwisko autora El camino de la ballena zostało zmienione z Coloane 

(wersja poprawna) na Cloane. Jak można przypuszczać było to działanie drukarskiego 

chochlika, nie zaś zabieg tłumaczeniowy. W rezultacie z analizy przykładu 2 i 3 można 

by wysnuć te same wnioski, gdyby nie fakt, iż tekst Francisca Coloane Szlakiem 

wieloryba ukazał się nakładem wydawnictwa Noir sur Blanc w 2000 roku, autorką 

przekładu z hiszpańskiego jest Dorota Walasek-Elbanowska, natomiast Cmentarzysko 

bezimiennych statków pojawiło się na polskim rynku wydawniczym o rok później. Brak 

odnalezienia przez tłumaczkę polskiej wersji powieści Coloane jest jednak pod pewnymi 

względami zrozumiały, gdyż sam proces przekładu zapewne rozpoczął się przed 

publikacją Szlakiem wieloryba. Niemniej jednak dziwi, iż we wznowieniu powieści 

Artura Péreza-Reverte z 2008 roku nie wprowadzono ani korekty błędnie 

wydrukowanego nazwiska autora epigrafu, ani wzmianki o przekładzie jego powieści na 

język polski. 

Arturo Pérez-Reverte w swoich dziełach stosuje wiele typów nawiązań 

tekstowych, które czytelnik jest w stanie rozpoznać poprzez eksplicytne lub implicytne 

wskaźniki owych nawiązań. Poza intertekstualnością właściwą i oznakowaną 

(cytowanie sensu stricto i sensu largo), Pérez-Reverte przywołuje „cudze słowa, stosując 

technikę wprowadzania w narrację innych eksplicytnych oznaczeń intertekstualnego 

nawiązania jak nawiązania onomastyczne, czyli wprowadzanie w tekst zapożyczający 

imion, nazwisk czy przezwisk powszechnie znanych postaci literackich: 
 
Mejorando a Shakespeare 
O pasa lo del otro día en una conferencia de prensa, cuando comenté que un autor o crítico, 
cuyo nombre no recuerdo, afirmó que los autores masculinos, incluso los mejores, fueron 
siempre torpes con el alma femenina, y que Ofelia, Madame Bovary y Ana Karenina son, 
de algún modo, versiones travestidas de Shakespeare, Flaubert y Tolstoi, quienes 
proyectaron en ellas su punto de vista masculino. Tal vez sea cierto, dije. Y, consciente de 
ello, a la hora de trabajar en la protagonista de mi última novela hice cuanto pude por no caer 
en esa trampa.  
(…) 
Les doy mi palabra de honor de que, aunque el comentario se interpretó correctamente en 
casi todos los periódicos locales, una de las crónicas simplificaba en corto y por derecho, 
afirmando: “Pérez-Reverte dice que Ofelia y Ana Karenina eran hombres travestidos”. (No me 
cogeréis vivo, 171-172)  
 
Poprawiając Szekspira 
Albo zdarza się coś takiego, jak ostatnio na konferencji prasowej, kiedy usłyszałem, że 
pewien autor, czy krytyk, którego imienia nie zapamiętałem stwierdził, że autorzy męscy, 
nawet najlepsi, zawsze kiepsko sobie poczynali z duszą kobiecą i że Ofelia, Madame Bovary 
i Anna Karenina są w jakiś sposób strawestowanymi wersjami samego Szekspira, 
Flauberta i Tołstoja, którzy tworząc dokonywali projekcji swojego męskiego punktu 
widzenia. Być może jest tak w istocie, odpowiedziałem. I świadomy tego, kiedy powołując 



~ 237 ~ 
 

do życia bohaterkę mojej ostatniej powieści zrobiłem, co się dało, aby nie wpaść w tę 
pułapkę.  
(…) 
Daję wam uroczyste słowo honoru, że mimo iż ta uwaga została wiernie oddana niemal we 
wszystkich lokalnych gazetach, jeden z artykułów zwyczajnie poszedł na łatwiznę: 
„Pérez-Reverte mówi, że Ofelia i Anna Karenina to byli strawestowani mężczyźni”. (A 
w Madrycie nadal znakomicie, 74-75) 

 
Zacytowany fragment felietonu Mejorando a Shakespeare z tomu No me cogeréis vivo 

zawiera nawiązania onomastyczne do znanych żeńskich postaci literackich, 

jednocześnie podane zostały nazwiska autorów, którzy stworzyli postaci Ofelii, Madame 

Bovary i Anny Kareniny. Pojawienie się nawiązań tekstowych w artykule 

uwarunkowane jest wybranym przez Péreza-Reverte tematem: wykazaniem 

niekompetencji współczesnych hiszpańskich dziennikarzy. Narrator (identyfikowalny 

z autorem) opowiada anegdotę, której akcja rozgrywa się podczas promocji jednej 

z powieści. W trakcie spotkania z dziennikarzami pisarz (Pérez-Reverte) 

najprawdopodobniej zapytany o proces tworzenia postaci kobiecych, przytoczył zdanie 

pewnego krytyka, który stwierdził, iż ani Szekspir, ani Flaubert ani Tołstoj, tworząc 

swoje najbardziej znane literackie kreacje, nie mieli pojęcia o istocie kobiecej duszy 

i oparli konstrukcję żeńskich postaci na własnym, męskim punkcie widzenia. Zdanie 

owego krytyka było dla autora tak istotne, iż w swoich kolejnych powieściach starał się 

nie wpaść w podobną pułapkę. Intertekstualna anegdota z licznymi nawiązaniami 

onomastycznymi posłużyła Pérezowi-Reverte do udowodnienia, iż wśród dziennikarzy 

zawsze znajdzie się jakiś „nieuk”, który coś przekręci. I rzeczywiście, w jednej z kronik 

napisano, iż: Pérez-Reverte dice que Ofelia y Ana Karenina eran hombres travestidos (dosł. 

„Pérez-Reverte mówi, że Ofelia i Anna Karenina to strawestowani mężczyźni”). 

Zachowanie intertekstualnych nawiązań w przekładzie nie nastręcza większych 

trudności odbiorczych, ani tłumaczeniowych. Przywołane w tekście wyjściowym postaci 

stanowią część ogólnoeuropejskiego (jeżeli nie światowego) kanonu literacko-

kulturowego, a przytoczone trzy nazwiska: Szekspir, Flaubert i Tołstoj są powszechnie 

znane. Jedyny zabieg tłumaczeniowy, który można zaobserwować w przekładzie 

autorstwa Wojciecha Charchalisa, to naturalizacja nazwiska Shakespeare, które 

w tekście wyjściowym pojawia się w formie anglojęzycznej, podczas gdy w przekładzie 

na polski zostaje spolszczone do formy „Szekspir”. Obie formy nazwiska wybitnego 

brytyjskiego poety i dramaturga są w języku polskim dopuszczalne. Także 

hiszpańskojęzyczna wersja nazwiska Tolstoi została w przekładzie zastąpiona 



~ 238 ~ 
 

funkcjonującą w polszczyźnie wersją nazwiska rosyjskiego pisarza: „Tołstoj”. 

W przypadku przekładu imion i nazwisk przywołanych bohaterek literackich, jedynie 

imię tytułowej postaci powieści Lwa Tołstoja uległo modyfikacji z prostego powodu: 

hiszpańska Ana to po polsku Anna. W rezultacie zastosowane przez autora tekstu 

wyjściowego intertekstualne nawiązania onomastyczne oraz przywołania nazwisk 

znanych pisarzy pojawiają się i pełnią taką samą funkcję także w przekładzie na język 

polski. Elementy te nie wymagają również dodatkowych przypisów czy objaśnień, gdyż 

stanowią część wspólnego dla Europy dorobku literacko-kulturowego. 

Porównując przytoczony fragment tekstu wyjściowego z przekładem, nie sposób 

jednak nie zauważyć niewielkich usterek stylistycznych w wersji polskojęzycznej. 

Zdanie una de las crónicas simplificaba en corto y por derecho (dosł. „jedna z kronik po 

prostu uprościła i spłyciła”) w wersji polskojęzycznej brzmi „jeden z artykułów 

zwyczajnie poszedł na łatwiznę”. Arturo Pérez-Reverte posiada bujną wyobraźnię, 

jednak uosobienie „artykułu”, który „poszedł na łatwiznę” wydaje się sformułowaniem 

nazbyt abstrakcyjnym. Tego typu ślad pozostawiony przez tłumacza Urszula Dąmbska-

Prokop nazywa śladem samodzielnym. Są to „sygnały operacji tłumaczeniowych 

widoczne w wypowiedzi docelowej bez niezbędnego odwoływania się do wypowiedzi 

wyjściowej” (1997: 11). Tego typu ślady mogą wynikać z elementów obcości (imiona 

własne, informacje o realiach), ale czasami mogą objawiać się poprzez błędy 

tłumaczeniowe, w tym wypadku mamy do czynienia z kalką z języka hiszpańskiego, gdyż 

wyrażenie en corto y por derecho odpowiada polskiemu frazeologizmowi „iść na 

łatwiznę”. Niemniej jednak w języku polskim wyrażenie to może być zastosowane 

jedynie do bytów ożywionych (ludzie, czasami zwierzęta) lub grup bytów ożywionych 

(np. „rząd poszedł na łatwiznę”). 

Druga zmiana, którą można zauważyć w przekładzie, to usterka ekwiwalencyjna, 

która wychodzi na jaw jedynie w momencie zestawienia tekstu wyjściowego z tekstem 

docelowym. Modyfikacja w przekładzie pociąga za sobą modyfikację interpretacyjną 

całego tekstu docelowego. W tekście wyjściowym Arturo Pérez-Reverte odnosi się do 

konferencji prasowej, na której on sam zacytował zdanie krytyka, którego nazwiska nie 

pamiętał, ale który wyraził opinię, iż wielcy twórcy, kreując postaci kobiece, opierali się 

na własnym, męskim punkcie widzenia. Świadczy o tym użycie czasownika comentar 

w pierwszej osobie liczby pojedynczej: cuando comenté que un autor o crítico (…) afirmó 

que los autores masculinos (…). Tal vez sea cierto, dije. (dosł. „kiedy wyjaśniłem, że 



~ 239 ~ 
 

pewien autor lub krytyk (…) stwierdził, iż autorzy mężczyźni (…) Być może to prawda, 

powiedziałem”). W przekładzie na język polski dochodzi do zastąpienia czasownika 

comentar („komentować”, „tłumaczyć”, „powiedzieć”, „wyjaśniać”), który wyraża 

podjęcie przez autora inicjatywy podczas konferencji, czasownikiem „usłyszeć”, 

wskazującym na bierną postawę narratora: „kiedy usłyszałem, że pewien autor, czy 

krytyk (…) stwierdził, że autorzy męscy (…). Być może jest tak w istocie, 

odpowiedziałem”. Jeżeli w oryginale pisarz sam „komentuje”, czego dowiedział się 

o wielkich twórcach jak Tołstoj czy Szekspir i w związku z tym dodaje, że być może to 

prawda, w przekładzie Pérez-Reverte słyszy kontrowersyjną opinię o Flaubercie, 

Tołstoju i Szekspirze na konferencji prasowej, a nie ją wypowiada, a następnie reaguje 

na usłyszane zdanie słowami: „Być może jest tak w istocie”. Wprowadzona przez 

tłumacza modyfikacja wydaje się niewielka, jednakże ma ona poważniejsze 

konsekwencje. Tezą artykułu Péreza-Reverte jest wykazanie, iż wśród dziennikarzy 

zawsze znajdzie się ktoś niedouczony, kto sprowadzi wszystko co powiesz do płytkiej 

i nieprawdziwej refleksji. W przekładzie dochodzi do modyfikacji tej tezy, gdyż 

dziennikarze rzeczywiście są niedouczeni, ale ich ignorancja jest znacznie większa: nie 

rozumieją nie tylko słów osób, z którymi przeprowadzają wywiad, ale także słów swoich 

kolegów po fachu. Nie jest to wielka zmiana, jednakże, biorąc pod uwagę fakt, iż 

w dalszej części artykułu Pérez-Reverte przedstawia, co się działo, gdy starał się przy 

następnej okazji jeszcze dokładniej wytłumaczyć, co ma na myśl (jak się okazało 

bezskutecznie), w przekładzie na język polski zachowanie pisarza i jego naleganie na 

klarowność własnych wypowiedzi wydaje się absurdalne. Czytelnik przekładu może 

zadać sobie pytanie, skoro Pérez-Reverte nie zacytował opinii wspomnianego krytyka 

o kobiecych postaciach u Szekspira, Flauberta i Tołstoja, a jedynie usłyszał ją w formie 

pytania od dziennikarza, dlaczego następnym razem tak bardzo starał się wytłumaczyć 

ponownie coś, czego de facto nie chciał werbalizować? Takiego problemu nie ma 

czytelnik oryginału, gdyż w tekście wyjściowym to pisarz cytuję kontrowersyjną tezę 

i od razu się do niej ustosunkowuje, dlatego w kolejnym wywiadzie stara się swoje 

słowa wyprostować, chociaż równie nieskutecznie. 

*** 

Zaprezentowane przykłady dowodzą, iż wplatanie w tekst (intertekst) sieci 

odniesień intertekstualnych typu tekst-tekst sprawia, iż w jednym planie 

czasoprzestrzennym i kulturowym zaczynają funkcjonować oddalone od siebie pre-



~ 240 ~ 
 

teksty, tworząc przejaw polifonii wyższego stopnia, która nie dotyczy już jedynie głosów 

postaci, narratora czy autora, ale dialogu międzytekstowego, który wzbogaca wymiar 

tekstu zapożyczającego, niezależnie czy należy on do literatury uznanej za 

wysokoartystyczną, czy też został on sklasyfikowany jako literatura popularna. 

Intertekstualność tekstu wprowadza pewien zamęt, który dotyczy w równym stopniu 

odbiorcy i tłumacza, „którego zadaniem jest ów zamęt zrekonstruować i poddać 

rekontekstualizacji w tekście przekładu” (Majkiewicz, 2008: 176). Zachowanie więzi 

tekstowych w tłumaczeniu w dużej mierze zależy nie tylko od czujności i kompetencji 

tłumacza, ale również od napięcia między kulturą wyjściową a kulturą docelową, które 

wzrasta wraz z powiększaniem się „odległości literacko-kulturowej” między 

czytelnikiem oryginału, a czytelnikiem przekładu. Mimo że zarówno w przypadku 

przekładów dzieł polskich na język hiszpański, jak i w tłumaczeniu utworów 

hiszpańskich na język polski poruszamy się w obrębie kultury europejskiej, szczególnie 

utrudnione okazuje się oddanie w przekładzie tych intertekstualnych nawiązań, które 

przywołują pre-teksty pochodzące z kultury wyjściowej, ale mało znane w kulturze 

docelowej.  

Porównując przedstawione w tej części rozwiązania tłumaczeniowe, można 

zauważyć kilka prawidłowości. Zachowane zostają wszystkie relacje tekstowe, które 

oparte zostały na przywołaniu pre-tekstów należących do ogólnie pojętego kanonu 

literatury europejskiej oraz kultury zwanej zachodnią. Problemy translatorskie 

pojawiały się natomiast w przypadku przywołania pre-tekstu, który jest doskonale 

znany w kulturze wyjściowej, ale nie jest powszechnie rozpoznawalny przez 

czytelników kultury docelowej. Przykłady tego typu intertekstualnych nawiązań i aluzji 

(także do kultury polskiej) stanowią podstawę prowadzonej przez Andrzeja 

Sapkowskiego gry z czytelnikiem, jednakże w przekładzie na hiszpański wielokrotnie 

można było zauważyć użycie przez tłumacza strategii adaptacyjnej poprzez 

naturalizację nawiązania, aby było ono czytelne dla odbiorcy kultury docelowej (np. 

„ballada” – romance, „rokita” – cojuelo, etc.). W przypadku tłumaczeń dzieł hiszpańskich 

na język polski zauważalne było stosowanie strategii odwrotnej. Przywoływane pre-

teksty, nawiązania onomastyczne lub posługiwanie się imionami i nazwiskami znanych 

poetów, pisarzy i malarzy hiszpańskich Siglos de Oro zostały pozostawione w tekście 

powieści Kapitana Alatriste jako elementy częściowo egzotyczne i obce polskiemu 

odbiorcy, ale opatrzone dodatkowym przypisem, który dostarcza mu brakujących 



~ 241 ~ 
 

informacji. Mimo że niniejsza analiza nie dostarcza wystarczającej ilości danych, aby 

móc stwierdzić, iż użycie przypisów i objaśnień jest stałą w przekładach literatury obcej 

na język polski, w przytoczonych przykładach zaczerpniętych z polskich tłumaczeń 

hiszpańskiej literatury popularnej pojawiają się one częściej niż w hiszpańskojęzycznych 

przekładach polskiej literatury zaliczanej do tego samego nurtu. Można zatem 

zaryzykować stwierdzenie, iż praktyki tłumaczy dotyczące przekładu intertekstualności 

wewnątrzliterackiej świadczą o pewnym zainteresowaniu polskiego czytelnika 

elementami literatury obcej, podczas gdy odbiorca hiszpański woli teksty upodobnione 

to tych, które zna z rodzimej literatury, zaadaptowane do jego potrzeb intelektualnych 

(zaspakajanych przez intertekstualne nawiązania do utworów kanonu literatury 

światowej, odniesienia do tekstów pochodzących z innych kultur zostają ograniczone do 

minimum), sprawiające maksimum przyjemności przy minimum wysiłku poznawczego. 

Teksty są bowiem reprezentacjami złożonych rzeczywistości mentalno-społeczno-

kulturowych w miniaturze, jak twierdzi Krzysztof Hejwowski: 
 
Tłumaczenie nie polega na przekształcaniu tekstu w języku a w tekst w języku B, lecz jest 
skomplikowaną operacją mentalną polegającą na odtworzeniu rzeczywistości 
reprezentowanej przez tekst wyjściowy, a następnie sformułowaniu w języku B takiego 
tekstu, który jego prawdopodobnym odbiorcom prawdopodobnie umożliwi odtworzenie 
rzeczywistości jak najbardziej zbliżonej do tej, którą prawdopodobnie udało się odtworzyć 
odbiorcom tekstu wyjściowego. (2006: 69-70) 
 

Pre-teksty wplecione w tekst zapożyczający stanowią zatem semantycznie obciążone 

„ciała obce”, które powinny znaleźć się w centrum dociekań i pracy tłumacza, który 

powinien doprowadzić do ich ujawnienia lub aktualizacji w przekładzie tak, aby 

potencjalny czytelnik tekstu docelowego również mógł zaznać intelektualnej 

przyjemności z lektury (por. Majkiewicz, 2008: 19). Owa intelektualna przyjemność 

intertekstualności i jej zachowanie w przekładzie jest tym istotniejsze w literaturze 

popularnej, nastawionej na kompleksowe zaspakajanie potrzeb potencjalnego odbiorcy. 

 

3. Tłumaczenie jako interkulturowy wehikuł sensów 
 

Pojęcie kultury, w najszerszym jego znaczeniu, definiowane jest na podstawie 

postępowania człowieka w grupie. Jest to zbiór zachowań, zwyczajów, umiejętności oraz 

poziom rozwoju artystycznego naukowego i przemysłowego konkretnej grupy 

społecznej w danej epoce. Kultura jest integralną całością, na którą składają się dobra 

konsumpcyjne, konstytucyjne statuty różnorakich grup społecznych,. ludzkie idee, 



~ 242 ~ 
 

rzemiosło, wierzenia i zwyczaje (por. Malinowski, 2005: 35). Kulturę, przez opozycję do 

natury, można traktować jako to, co zostało nabyte i wyuczone, a nieuwarunkowane 

przez geny (por. Bednarczyk, 2002: 5). Niezależnie od tego, czy analizowaną kulturę 

uznajemy za prymitywną czy wysoce rozwiniętą, zawsze stanowi ona skomplikowany 

aparat, który służy człowiekowi do odnajdywania rozwiązań konkretnych problemów. 

Kultura stanowi zatem dystynktywną cechę gatunku ludzkiego. Jeżeli osobowość 

człowieka to jego powtarzalne i indywidualne zachowania życiowe, kultura obejmuje te 

z nich, które powtarzają się w egzystencji konkretnej grupy (por. Bagby, 2005: 45).  

Warto w tym miejscu przypomnieć to, o czym była mowa na samym początku 

niniejszej rozprawy, iż poza jedną, ogólną kulturą ludzką można wyróżnić szereg kultur 

„fragmentarycznych”, charakterystycznych dla konkretnej grupy ludzkiej. Między 

państwami istnieją granice geograficzne i polityczne, natomiast poszczególne kultury 

oddzielone zostały granicami kulturowymi, których umiejscowienie w dużym stopniu 

zależy od zastosowanego kryterium podziału jak kryterium społeczno-geograficzne 

(kultury narodowe lub lokalne), historyczno-czasowe (kultura renesansowa, barokowa, 

kultura dawna, współczesna), itp.: 
Granice kulturowe są pierwotne względem współczesnych granic politycznych 
pojmowanych linearnie. Granice kulturowe były od zawsze – odkąd tylko człowiek zaczął 
porządkować przestrzeń, w której żyje. (Zenderowski, 2003)101 
 

Podział przestrzeni i ustalenie granic kulturowych między danymi grupami społecznymi 

definiuje zatem tożsamość grup ludzkich, a w konsekwencji także ich twórczość 

artystyczną. Tworzenie się granic kulturowych zależy nie tylko od różnic zachowań 

danych grup, ale także od zróżnicowania językowego. Obecnie jednak stworzenie 

nowych granic kulturowych jest zadaniem znacznie bardziej skomplikowanym. Proces 

globalizacji wymusza swoiste „otwieranie się” kultur, przez co granice między kulturami 

centralnymi (o dużym stopniu oddziaływania na inne kultury) stają się mniej wyraźne, 

co paradoksalnie, doprowadza do marginalizacji tak zwanych kultur peryferyjnych (por. 

El-Madkouri Maatoui, 2003: 135). 

Każdy przejaw fikcji literackiej jest zakorzeniony w kulturze, na której gruncie 

powstał. Dzieła literackie, nawet te zaklasyfikowane jako literatura fantasy, komunikują 

pewną wiedzę o świecie i zawsze opierają się, w mniejszym lub większym stopniu, na 

elementach rzeczywistości włączanych w konstrukcję fikcyjnego świata 

                                            
101 Artykuł opublikowany w miesięczniku „Odra” on-line: http://odra.okis.pl/article.php/87 (data 
konsultacji: 20 grudnia 2010). 



~ 243 ~ 
 

przedstawionego. Jak podkreśla Ewa Kosowska, wykorzystanie tekstu literackiego do 

poszerzenia wiedzy o rzeczywistości kulturowej jest jak najbardziej uzasadnione, 

niemniej jednak należy mieć na względzie, iż jest to skomplikowana procedura 

wymagająca od odbiorcy filologicznych i antropologicznych kompetencji, które pozwolą 

mu na odpowiednią interpretację dzieła i uchronią go przed jego stereotypowym 

odczytywaniem (por. 2003: 22-24). 

Niemożliwym staje się zatem pominięcie kulturowych uwikłań przekładu, który 

może być rozumiany w kategoriach poznawczych jako próba rozwinięcia lub 

poszerzenia wiedzy o obcej rzeczywistości kulturowej (por. Majkiewicz, 2008: 236). 

Związki kultury z przekładem i konieczność odniesienia się tłumacza do różnic tradycji 

literackich oraz realiów, w których osadzone zostają teksty wyjściowy i docelowy, to 

jedno z głównych zagadnień poruszanych przez translatologów-literaturoznawców: 
 
Myśl o wzbogacaniu własnej kultury dzięki literaturze tłumaczonej stała się ostatnio 
popularna przede wszystkim wśród literaturoznawczo zorientowanych badaczy przekładu. 
(Bednarczyk, 2002: 18). 
 

Tłumaczenie warstwy kulturowej dzieła literackiego wiąże się z przeszczepieniem 

zawartych w tekście wyjściowym wartości kulturowych, które poprzez tłumaczenie 

mogą zarówno przybliżyć czytelnikowi obce światy, z których wyrósł tekst oryginalny, 

jak i oddalić je od niego (por. Krysztofiak, 1996: 83). Stosując taką perspektywę, 

tłumaczenie staje się charakterystycznym interkulturowym wehikułem sensów, 

łączącym kulturę wyjściową z kulturą docelową, a tłumacz pełni funkcję 

„interkulturowego nawigatora”, a zarazem mediatora decydującego, czy przybliżyć 

potencjalnemu czytelnikowi warstwę kultury oryginału, czy zaadaptować elementy 

kulturowe i upodobnić przekład do tekstów funkcjonujących w polisystemie kultury 

docelowej. Przekład jest bowiem, zgodnie z teorią polisystemu, charakterystycznym 

przeniesieniem tekstu z literackiego polisystemu kultury oryginału do literackiego 

polisystemu kultury docelowej (por. Even-Zohar, 2007: 82-83). 

W przypadku tłumaczenia oddziaływanie kulturowe nie ogranicza się jedynie do 

tekstu literackiego oraz jego przekładu na język docelowy, ale dotyczy również 

wszystkich uczestników procesu przekładowego począwszy od autora oryginału, 

odbiorców tekstu wyjściowego (w tym tłumacza), a na odbiorcach przekładu 

skończywszy. Kultura, w której powstaje tekst oryginalny, zarówno kultura języka, jego 

struktury, frazeologia, jak i semantyka aluzji, metafory, rzeczywistość pozaliteracka, 



~ 244 ~ 
 

oddziałuje na autora, jego percepcję świata i proces twórczy (por. Bednarczyk, 2002: 21-

22). Zatem jeden z podstawowych problemów związanych z przekładem nie dotyczy 

poziomu językowego, ale różnic tradycji kulturowej (por. Wojtasiewicz, 1992: 105). 

Z perspektywy odbiorcy kultury docelowej, przekład jest próbą pogodzenia tego, co 

„obce” (pochodzące z kultury wyjściowej), z tym co „swoje” (kulturą, na której gruncie 

przekład zaczyna funkcjonować): 
 
Przekład to doświadczanie obcego. Ale w dwojakim znaczeniu. Po pierwsze, ustanawia on 
stosunek tego, co Swoje, do tego, co Obce, pragnie bowiem otworzyć nam obce dzieło w jego 
czystej obcości. (…) Jednak po drugie – przekład jest doświadczeniem dla samego obcego, 
wyrywa bowiem dzieło z jego językowej gleby. (Berman, 2009: 247) 
 

W procesie przekładu to tłumacz, jako odbiorca oryginału, ale jednocześnie „drugi 

autor”, czyli autor przekładu, decyduje, w jaki sposób przeniesie elementy kultury 

wyjściowej do tekstu docelowego, stając się tym samym „interkulturowym łącznikiem” 

(por. Legeżyńska, 1999: 232-233). Wspomniane już wzbogacenie kultury docelowej 

poprzez przekład zależy od kompetencji kulturowych tłumacza i podejmowanych przez 

niego decyzji w kwestii doboru strategii oraz technik translatorskich. Figura tłumacza 

znajduje się w centrum dynamicznego procesu komunikacji interkulturowej i spełnia 

tym samym rolę mediatora między autorem oryginału a odbiorcami tłumaczenia (por. 

Hatim & Mason, 1995: 281). 

Przekład elementów kulturowych zależy zatem od kompetencji tłumacza 

i użytych przez niego strategii. Uściślając jednak samo określenie „elementy kulturowe”, 

jest to funkcjonujący w teorii przekładu skrót myślowy, gdyż w rzeczywistości wszystkie 

elementy tekstu literackiego są elementami kulturowymi, włączając w to także język. 

Jednakże z translatorskiego punktu widzenia kulturowymi zwykło się nazywać te 

elementy tekstu, które w specyficzny sposób łączą się z kulturą wyjściową. Należą do 

nich: organizacja życia, system oświaty, ustrój polityczny, tradycje kulinarne, święta, 

obrzędy i rytuały, etc. (por. Hejwowski 2006: 71-72). Także przejawy intertekstualności 

wewnątrzliterackiej: nawiązania do podań, legend, historii, tekstów poetyckich czy 

dramatycznych stanowią podgrupę w obrębie elementów kulturowych. W związku ze 

złożonym charakterem zjawiska intertekstualności, zostało ono potraktowane 

w niniejszej rozprawie oddzielnie.  

Ten krótki zarys problematyki tłumaczenia elementów kulturowych stanowi 

jednocześnie uzupełnienie podsumowania wpływu intertekstualności 

wewnątrzliterackiej na proces przekładu literatury popularnej i wstęp do analizy 



~ 245 ~ 
 

problematyki tłumaczenia odniesień do elementów rzeczywistości pozaliterackiej, które 

Anna Majkiewicz (2008), stosując szeroką definicję intertekstualności za Ryszardem 

Nyczem (1995), klasyfikuje jako intertekstualność trzeciego typu: relacja tekst-tekst 

kultury, natomiast Edward Balcerzan (opowiadający się za węższą definicję 

intertekstualności) ten sam typ nawiązań włącza w tak zwaną paradygmatyczność: 
Cokolwiek mieści się w zakresie intertekstualności, musi być siłą rzeczy paradygmatyczne; 
zarazem jednak nie każdy element paradygmatyczny może być postrzegany jako element 
intertekstualny. (…) Pojęcie paradygmatyczności ogarnia wszelkie zjawiska zewnętrzne 
wobec danego tekstu, do których się ów tekst odnosi. (2009: 35) 
 

Wprawdzie w niniejszej rozprawie za operatywną przyjęta została szeroka wizja 

intertekstualności Ryszarda Nycza, jednak biorąc pod uwagę kontrowersje dotyczące 

traktowania przywołań elementów kulturowych nie spełniających wymogów 

tekstualności, przekład wybranych zewnątrzliterackich elementów kultury 

przeanalizowany został oddzielnie, acz w korelacji z intertekstualnością 

wewnątrzliteracką. 

Niezależnie od wybranego stanowiska teoretycznego, w przypadku 

przeszczepiania tekstu literackiego z jednej kultury do drugiej tłumacz może wybrać 

jedną z dwóch podstawowych strategii tłumaczeniowych: adaptację lub egzotyzację, 

które dotyczą wprawdzie całości przekładanego tekstu począwszy od języka (gwary, 

dialekty lokalne), a na relacjach intertesktualnych skończywszy. Jednak ich obecność 

zaznacza się najwyraźniej w przypadku przekładu elementów autochtonicznych 

odwołujących się do rzeczywistości pozatekstowej kultury wyjściowej. Obie strategie 

mają na celu przekład tak zwanych „nośników konotacji obcości”, czyli elementów 

głęboko zakorzenionych w kulturze oryginału, które, pozostawione w przekładzie, będą 

wywoływać u odbiorcy kultury docelowej skojarzenia z obcymi krajami, językami czy 

kulturami (por. Lewicki, 1993: 23).  

Strategia egzotyzacji polega na pozostawieniu w przekładzie oryginalnych 

elementów będących nośnikami konotacji obcości (jak imiona własne, barbaryzmy, 

niektóre elementy słowotwórcze oraz elementy kulturowe związane z tak zwanymi 

realiami) bez wprowadzania jakichkolwiek zmian (por. Dąmbska-Prokop, 2000: 67). Jak 

podkreśla Anna Bednarczyk, zastosowanie egzotyzacji może służyć podkreśleniu 

kolorytu lokalnego lub narodowego, który stanowi kluczowy element kompozycji tekstu 

wyjściowego (por. 2002: 29-30). 



~ 246 ~ 
 

Adaptacja (zwana też naturalizacją) jest strategią przeciwstawną w stosunku do 

egzotyzacji, gdyż polega na modyfikacji informacji zawartej w tekście wyjściowym 

w celu dostosowania jej do potrzeb i wiedzy odbiorcy kultury docelowej (por. Dąmbska-

Prokop, 2000: 27). Jest to jedna z tendencji deformujących, nazwana przez Antoine’a 

Bermana niszczeniem w przekładzie sieci elementów rodzimych występujących 

w oryginale (por. 2009: 261). Zastosowanie adaptacji w stosunku do elementów tak 

zwanych tekstów kultury głęboko zakorzenionych w kulturze wyjściowej jest 

nierozerwalnie związane z jego „wynarodowieniem” (por. Bednarczyk, 2002: 63-64).  

Tłumacz musi zatem dokonać świadomego wyboru strategii102, mając na 

względzie fakt, iż zrozumienie tekstu przekładu w dużym stopniu warunkuje to, w jakim 

stopniu potencjalny czytelnik przekładu zna założone w oryginale tło wypowiedzi: 
 
W przekładzie, podobnie jak w innych odmianach ludzkiej komunikacji, sukces zależy nie 
tylko od właściwych środków wyrazu, lecz w równym stopniu od dostępności odpowiedniej 
wiedzy. Zatem na drodze do udanego przekładu leży nie jedna, lecz dwie przeszkody: 
pierwsza to różnice między systemami językowymi, a druga to różnice w wiedzy, czy to 
kulturowej, czy to innej. (Gutt, 2004: 28) 

 

Wybory dokonywane przez tłumacza na poziomie mikrostrukturalnym mają wpływ na 

ogólny wydźwięk tekstu: „tłumacz może doprowadzić odbiorcę przekładu do świata 

oryginału lub próbować doprowadzić świat oryginału do odbiorcy przekładu” 

(Skibińska, 2008: 9). Tłumacz wybiera zatem jedną z wymienionych strategii 

związanych z elementami konotującymi obcość, ale może zastosować dodatkowe 

techniki jak: objaśnienie w tekście, przypis, itp., pamiętając jednak, iż mimo że 

potencjalny czytelnik przekładu najprawdopodobniej nie posiada tej samej wiedzy, co 

potencjalny odbiorca oryginału, nie oznacza to, że jest on ignorantem (por. Lederer, 

1994: 123-124). 

Tak egzotyzacja, jak adaptacja dotyczyć mogą każdego elementu tekstu 

przekładanego, który należy do szeroko pojętej kultury wyjściowej. Jednakże, jak 

zauważa Antoine Berman w badaniu, które nazwał „analityką przekładu”, każdy proces 

racjonalizacji, objaśniania, wydłużania, etc., dotyczący czy to warstwy językowej, czy też 

                                            
102 W teorii przekładu konieczność wyboru, przed którym staje tłumacz (egzotyzacja czy adaptacja) 
została określona również jako min.: tłumaczenie etyczne i tłumaczenie etnocentryczne w teorii Antoine’a 
Bermana, przekład metodą parafrazy i metodą cytatu przez Ernsta-Augusta Gutta czy jako 
przeciwstawienie foreignization i domestication Lawrence’a Venutiego (por. Carbonell i Cortés, 1997: 65-
69). 



~ 247 ~ 
 

(i przede wszystkim) warstwy kulturowej, jest pewną, jak się okazuje nieuniknioną, 

deformacją tekstu wyjściowego (por. 2009: 264).  

W niniejszej rozprawie pewne elementy obu wspomnianych powyżej strategii (w 

szczególności adaptacji) pojawiły się już we wcześniejszych częściach analizy. Jednak 

tak adaptacja, jak egzotyzacja są najbardziej widoczne w zestawieniu oryginału 

z przekładem, gdy w grę wchodzi tłumaczenie odniesień do rzeczywistości kultury 

wyjściowej takich, jak zwyczaje, obrzędy, organizacja społeczno-polityczna czy kulinaria. 

Wybór jednej ze strategii może mieć również bezpośredni wpływ na 

funkcjonowanie tekstu w polisystemie literackim kultury docelowej. Lawrence Venuti, 

który krytykuje zastosowanie strategii „udomowienia” tekstu oryginalnego, stwierdza, iż 

naturalizacja elementów kulturowych doprowadza do tak zwanej invisibility 

(niewidoczności, przejrzystości tłumacza), co, poprzez zastosowanie płynnego dyskursu 

(fluent discourse), pozbawionego jakichkolwiek przeszkód odbiorczych dla czytelnika 

kultury docelowej, stwarza iluzję, iż przekład nie jest przekładem, a „oryginałem”. (por. 

Carbonell i Cortés, 1997: 67). Dzięki temu tłumaczenie przestaje stwarzać jakikolwiek 

odbiorcy opór, a niewidoczna praca tłumacza sprawia, iż jego funkcja pośrednika 

interkulturowego ulega redukcji do minimum, chociaż tekst docelowy jest z pewnością 

dla jego czytelnika łatwiejszy w odbiorze, co jednak nie znaczy, że atrakcyjniejszy. Warto 

bowiem pamiętać, iż przekład ma wpływ na kształtowanie obrazu innych kultur 

w świadomości czytelników kultury docelowej (por. Skibińska, 2008: 29-30). Ovidi 

Carbonell i Cortés zauważa pod tym względem pewną prawidłowość: w silnych 

kulturach zachodnich można zaobserwować dominację przekładów upodobnianych do 

norm literatury docelowej, podczas gdy egzotyzacja, która mogłaby stanowić ciekawy 

element wzbogacający wizję obcych kultur w umyśle czytelnika przekładu, schodzą na 

dalszy plan (por. 1997: 75-77). Podobną tendencję odnotował Guideon Toury 

stwierdzając, iż polisystemy podzielone są według dyskusyjnego kryterium literatur 

narodowych na polisystemy silne lub dominujące jak polisystem literatury francuskiej 

czy hiszpańskiej oraz polisystemy słabe lub peryferyjne jak polisystem literatury 

polskiej. Taki podział sił ma bezpośredni wpływ na sytuację na rynkach wydawniczych 

oraz na formę pojawiających się na nich tłumaczeń literatur obcych: przekłady tekstów 

pochodzących z polisystemów silnych łatwiej zyskują popularność w kulturze 

docelowej, podczas gdy przekłady tekstów z polisystemów peryferyjnych, w większości 

przypadków trudniej adaptują się w polisystemach większych i silniejszych (w: 



~ 248 ~ 
 

Węgrzyn: 2001: 404). W tej części rozprawy postaramy się sprawdzić, czy te obserwacje 

znajdują potwierdzenie w przypadku tłumaczenia literatury popularnej oraz czy 

egzotyzacja lub adaptacja obecnych w tekście elementów kulturowych ma związek 

z szerszym popkulturowym zjawiskiem cool. 

 

3.1.  Kilka słów o kuchni, czyli kulinaria w przekładzie103 
  

Kuchnia, wykwintna, dietetyczna, tłusta czy zdrowa, to charakterystyczny dla 

danego kraju lub regionu zestaw potraw i napojów, z którymi związane są określone 

zwyczaje, obrzędy, rytuały. Z jednej strony uniwersalna, z drugiej, specyficzna, 

współtworząca tożsamość kulturową: 
Kuchnia łączy w sobie dwie opozycyjne cechy: uniwersalność (wszak jemy wszyscy) 
i specyficzność (kuchnia współwyznaczająca tożsamość kulturową). Ze względu na tę drugą 
cechę żywioł kulinarny może stanowić przeszkodę w przekładzie: jeśli pewne potrawy, 
pewne posiłki, pewne obyczaje, pewne mity, przekonania i wartości w tym zakresie 
charakterystyczne są dla jednej kultury. (Skibińska, 2008: 9) 
 

Pojawiające się w tekście wyjściowym potrawy, ale także elementy żywieniowych 

przyzwyczajeń i tradycji, które są powszechnie znane i praktykowane w kulturze 

oryginału, ale nie istnieją lub są mało znane w kulturze docelowej, mogą skutecznie 

utrudnić komunikację międzykulturową. Dla wielu kuchnia jest jednym 

z najważniejszych przejawów kultury narodowej lub regionalnej, dlatego też przekład 

terminologii z nią związanej może stać się poważnym wyzwaniem tłumaczeniowym 

(por. Newmark, 1995: 137). Przytaczane potrawy, napoje czy kultura jedzenia nadają 

lokalnego kolorytu każdemu tekstowi literackiemu, nawet należącemu do literatury 

fantasy: 
Zapachniało pieczystym, czosnkiem, majerankiem, gałką muszkatołową. Geralt nie okazał 
zdziwienia. (…) 
– Tu jest pularda, tu szynka z dzika, tu pasztet z… Nie wiem z czego. Z czegoś. Tutaj mamy 
jarząbki. Nie, zaraza, to kuropatwy. (…) 
Potwór wlał sobie do gardła zawartość ogromnego pucharu (…) 

                                            
103Ta część analizy została zainspirowana monografią Elżbiety Skibińskiej Kuchnia tłumacza (2008). 
Autorka obszernie i wyczerpująco analizuje polsko-francuskie relacje przekładowe na przykładzie 
tłumaczenia „żywiołu kulinarnego”, który staje się punktem wyjścia do szerszej refleksji dotyczącej 
wymiany międzykulturowej i praw rządzących rynkiem wydawniczym. W dodatku, analizując elementy 
popkultury w przekładzie, trudno ominąć kwestię kuchni. W ciągu ostatnich lat mamy do czynienia 
z multiplikacją elementów życia promujących kuchnie świata lub zdrowy tryb odżywiania się. Sposób, 
w jaki jemy i potrawy, które spożywamy stanowi obecnie jeden z nowych popkulturowych nurtów. Aż 
trudno uwierzyć, iż jeszcze za czasów wybitnego francuskiego pisarza, Honoriusza Balzaca, jedzenie 
uznawane było za temat niegodny wspominania w dziełach literackich, a jego pojawienie się w Komedii 
ludzkiej uznane zostało za nowatorskie (por. Nowicki, 2012: 10). Od tej pory kulinaria stały się 
nieodłączną częścią literatury, w szczególności literatury popularnej II połowy XX wieku. 



~ 249 ~ 
 

– Jak to wino? Zauważyłeś, że to z winogron, a nie z jabłek? (Ostatnie życzenie, 52) 
 
Olía a asado, ajo, mayorana, nuez moscada. Geralt no mostró sorpresa alguna. (…) 
– Aquí hay gallina, aquí jamón de jabalí, aquí paté de… no sé qué. De algo. Aquí tenemos 
codornices. No, cuernos, son perdices. (…) 
El monstruo se echó en la garganta el contenido de una enorme jarra (…) 
– ¿Qué tal el vino? ¿Has observado que es de uva y no de manzana? (El último deseo, 47) 

 
W pierwszej części przytoczonego fragmentu wymienione zostały kuchenne zapachy 

potraw i przypraw, które nie stanowią jednak problemu translatorskiego, są to wonie 

uniwersalne, które napotkać można w kuchni polskiej, hiszpańskiej i w wielu innych. 

Wymienione w dalszej części konkretne potrawy jak szynka z dzika, kuropatwy 

i jarząbki to wyrafinowane dania, które również nie stanowią nawiązań do typowo 

polskiej kuchni, zatem i z tymi daniami tłumacz nie miał w przekładzie większego 

problemu.  

Jedynym przykładem adaptacji w przekładzie wymienionych w zacytowanym 

fragmencie dań jest tłumaczenie rzeczownika „pularda” (z francuskiego, młoda kura 

hodowana i tuczona wyłącznie w celach spożywczych lub potrawa z tej kury). Polski 

kulinarny rzeczownik posiada dwa słownikowe odpowiedniki w języku hiszpańskim: 

polla lub pularda (także zapożyczenie z francuskiego). Niemniej jednak we współczesnej 

hiszpańszczyźnie rzeczownik polla funkcjonuje w zupełnie innym (bardziej 

kolokwialnym) kontekście i stanowi jedno z wulgarniejszych określeń męskiego 

członka. Rzeczownik pularda wprawdzie istnieje w języku hiszpańskim, ale jest 

wyjątkowo rzadki. Dlatego, aby uniknąć kontrowersyjnej polisemii wyrazu polla, ale 

także, aby hiszpańskojęzyczny czytelnik nie napotkał na przeszkodę w odbiorze 

w postaci rzeczownika pularda, w tekście docelowym użyty został hiperonim gallina 

(czyli „kura”). Jednak w przytoczonym fragmencie pojawiły się potrawy wspólne dla 

polskiej i hiszpańskiej tradycji kulinarnej, dlatego przedstawiona różnica widoczna jest 

jedynie w analizie porównawczej i nie wpływa znacząco na wydźwięk całej enumeracji. 

Wymienione w cytacie dania pochodzą z części wspólnej europejskiej tradycji 

kulinarnej, problem pojawia się, gdy serwowane potrawy trzeba zakropić szlachetnym 

trunkiem. W oryginale pojawia się typowy, polski i nieznany w innych częściach świata 

podział win na wina niskiej jakości (wina owocowe, najczęściej z jabłek) oraz wina 

wartościowe (robione z winogron). Warto podkreślić, iż polskie wina jabłkowe nie mogą 

być identyfikowane ze znanym w Hiszpanii (oraz Francji) niskoprocentowym napojem 

alkoholowym sporządzanym z fermentacji soku jabłkowego: la sidra. 



~ 250 ~ 
 

 Obecny we fragmencie podział win jest oczywisty dla potencjalnego odbiorcy 

oryginału, który, czytając wyrażenie „wino z jabłek”, rozumie doskonale, iż chodzi 

o polskiego „jabola” (którego przygotowanie różni się od procesu fermentacji la sidra). 

Tanie polskie wina produkowane już za czasów PRL nosić mogą różne nazwy, zależnie 

od regionu są to „jabole”, „korbole”, „bełty” lub „alpagi”, chociaż nazwy te nigdy nie 

pojawiają się na etykiecie. Smaki alkoholi należących do tej grupy mogą być różne, ale 

łączy je niska cena i oficjalna nazwa „napoje winopodobne”. Gdyby chodziło 

o odpowiednik hiszpańskiego sidra, autor posłużyłby się polskimi rzeczownikami: 

„cydr” lub „jabłecznik”, nie zaś „wino z jabłek”. Świadczy o tym inny fragment tomu 

Ostatnie życzenie: 
 
Rainfarn z Attre srogo strofował młodego księcia Windhalma, raz nawet dał mu po łapach za 
próbę sięgnięcia po dzban z jabłecznikiem. (Ostatnie życzenie, 28) 

 
Rainfarn de Attre amonestaba severamente al joven príncipe Windhalm, incluso una vez le 
dio en las manos por intentar coger una jarra de sidra. (El último deseo, 116) 
 

W obliczu braku odpowiedników i ekwiwalentów kulturowych fragment zdania oddany 

został dosłownie es de uva y no de manzana. Zastosowanie takiej techniki sprawia, iż 

dochodzi do istotnej zmiany odbioru potencjalnego czytelnika tekstu docelowego. 

Hiszpania, w odróżnieniu od Polski, jest krajem, w którym produkcja win stanowi ważny 

sektor gospodarczy, a kultura picia szlachetnych trunków sporządzanych z winogron ma 

długą tradycję. Odpowiedni dobór wina do posiłku oraz pory dnia jest w Hiszpanii 

kwestią niezwykle istotną. Dlatego też jasna dla polskiego odbiorcy konotacja związana 

z polską tradycją wytwórstwa i spożywania „win z jabłek” staje się dla 

hiszpańskojęzycznego odbiorcy nie tylko niezrozumiała, ale i nielogiczna. Odbiorca 

oryginału rozróżnia bowiem wino z winogron, jabłecznik i wino z jabłek („jabol”), 

podczas gdy czytelnik przekładu zna jedynie różnicę między winem (napojem 

alkoholowym produkowanym tylko z winogron, gdyż sam rzeczownik vino zawiera 

w sobie odniesienie do winorośli) a cydrem. Dlatego, mimo formalnej ekwiwalencji obu 

fragmentów, przekład nie jest adekwatny w stosunku do tekstu wyjściowego, ponieważ 

nie wywoła podobnej reakcji czytelnika docelowego. Tłumacz decyduje się jednak 

pozostawić „alkoholowy” fragment bez dodatkowych objaśnień, które mogłyby zakłócić 

lekturę odbiorcy przekładu. Na korzyść tłumacza działa bowiem specyfika 

przekładanego tekstu. Czytelnik hiszpańskojęzyczny wszelkie nieścisłości 

najprawdopodobniej usprawiedliwi wewnętrznymi prawami rządzącymi paralelnym 



~ 251 ~ 
 

światem wiedźmina, w którym wino można produkować nie tylko z winogron, ale 

i z innych owoców. 

Z kulturą jedzenia wiążą się też pewne konwenanse i stereotypy zachowania, 

które ułatwiają porozumiewanie się wewnątrz danej społeczności, ale mogą stanowić 

poważną przyczynę nieporozumień, gdy dochodzi do aktu komunikacji między 

członkami różnych społeczności kulturowo-językowych (por. Skibińska, 2008, 118).  

W twórczości Sapkowskiego pojawiają się nie tylko potrawy i trunki, istotny jest 

również sposób, czas i miejsce ich spożywania: 
 
– Znowu zaczynasz płakać nad twym smutnym, wiedźmińskim losem? i filozofować przy 
tym? Dostrzegam zgubne skutki niewłaściwych lektur. Bo na to, że świat się zmienia, wpadł 
nawet ten stary pierdziel Roderick de Novembre. Owa zmienność świata to, nawiasem 
mówiąc, jedyna teza z jego traktatu, z którą można zgodzić się bez zastrzeżeń. Ale nie jest to 
teza na tyle odkrywcza, byś mnie tu nią musiał raczyć, przybierając przy tym minę myśliciela, 
z którą ci absolutnie nie do twarzy. 
Geralt, zamiast odpowiedzieć, łyknął z gąsiorka. 
– Tak, tak – westchnął ponownie Jaskier. – Świat się zmienia, słońce zachodzi, a wódka się 
kończy. Co się jeszcze, twoim zdaniem, kończy? Wspominałeś coś o kończeniu, filozofie. 
– Dam ci parę przykładów – rzekł Geralt po chwili milczenia… (Ostatnie życzenie, 166– 167) 

 
– ¿De nuevo empiezas a llorar por tu triste destino de brujo? ¿Y a filosofar sobre ello? Percibo 
las consecuencias nocivas de lecturas inadecuadas. Porque eso de que el mundo cambia ya se 
le había ocurrido hasta a aquel viejo gilipollas de Roderick de Novembre. Tal mutabilidad del 
mundo es, dicho entre paréntesis, la única tesis de su tratado con la que se puede estar de 
acuerdo sin reservas. Pero no es ésta una tesis tan nueva como para que me tengas que 
agasajar con ella aquí, efectuando además gestos de gran pensador que no pegan para nada 
con tu cara. 
Geralt, en lugar de contestar, le dio un tiento a la garrafa. 
– Sí, sí – suspiró de nuevo Jaskier– . El mundo cambia, el sol sale y la vodka se acaba. ¿Qué 
más, en tu opinión, se acaba? Dijiste algo acerca de un final, filósofo. 
– Te daré algunos ejemplos – dijo Geralt al cabo de un rato de silencio… (El último deseo, 149) 

 

Ta z pozoru niewinna scena, w której dwóch starych przyjaciół popija wódkę, 

zastanawiając się jednocześnie nad sensem życia i „opłakując” swój los, to typowy 

obrazek rodzajowy związany nierozerwalnie z polską kulturą picia wódki. Scena 

przywodzi na myśl polską rzeczywistość, kiedy to, po zakończeniu dnia pracy, Polacy 

spotykają się przy butelce gorzałki, aby ponarzekać. Przedstawiony fragment nie 

stanowi większego translatorskiego wyzwania pod względem językowym, jednakże 

zawarty w nim obraz najprawdopodobniej nie wzbudzi oczekiwanej reakcji czytelnika 

hiszpańskojęzycznego. W Hiszpanii fiesty są wesołe, kultura picia alkoholi (najczęściej 

win) połączona z przekąskami typu tapas nie pozwala się tak skutecznie i szybko upić. 

W dodatku, zgodnie z powszechnym stereotypem, Hiszpanie nie upijają się „na smutno”. 

Pesymizm stereotypowego Polaka kontrastuje zatem z pozytywnym nastawieniem do 



~ 252 ~ 
 

życia przypisywanym Hiszpanom. Konfrontując przekład z oryginałem można dojść do 

wniosku, iż trudność tłumaczenia przedstawionej sceny nie wiąże się z koniecznością 

odtworzenia zawiłych gier językowych czy użyciem w tekście wyjściowym 

specyficznego słownictwa, a polega na niekompatybilności wizualizacji i konotacji 

wywoływanych przez przytoczony fragment w umyśle potencjalnego polskiego 

i hiszpańskiego czytelnika. Jeżeli opisana sytuacja zdawać się może znajoma, a nawet 

stereotypowa dla odbiorcy kultury wyjściowej, czytelnik tekstu docelowego 

najprawdopodobniej owej typowości i związanego z nią znaczenia kulturowego nie 

zauważy. 

Porównując oryginalny fragment z jego przekładem na język hiszpański, 

odnotować można jeszcze jedną różnicę, która może wynikać z różnych wizji rytuału 

picia napojów wysokoprocentowych. W języku wyjściowym pojawia się aforyzm „świat 

się zmienia, słońce zachodzi, a wódka się kończy”, w tekście docelowym zdanie to ulega 

niewielkiej modyfikacji: el mundo cambia, el sol sale y la vodka se acaba. Mimo że zmiana 

jest niewielka, w tłumaczeniu zmieniona zostaje perspektywa interpretacyjna. 

W oryginale alkohol kończy się o zachodzie słońca (co obrazuje szybkie i intensywne 

spożycie trunków w celu szybkiego upojenia alkoholowego po pracy), w tekście 

docelowym następuje to dopiero rankiem. W rezultacie, jeżeli opozycja „słońce 

zachodzi” / el sol sale nie jest wynikiem działalności chochlika drukarskiego, można 

zaryzykować stwierdzenie, iż zmiana pory dnia w przekładzie jest rodzajem adaptacji 

kulturowej zawartości przytoczonej sceny do potrzeb percepcyjnych czytelnika kultury 

docelowej, który przyzwyczajony jest do wesołych fiest trwających do wschodu słońca. 

Hiszpańskojęzyczna literatura popularna także nie jest literaturą „dla 

abstynentów”. Doskonałym przykładem powieści, w których zobrazowana została 

kultura spożywania napojów alkoholowych jest seria Przygody Kapitana Alatriste 

autorstwa Artura Péreza-Reverte. Bohaterowie często spotykają się w karczmie, aby 

toczyć dysputy przy kieliszku dobrego hiszpańskiego wina lub innego trunku: 
Fragment 1 
La mesa estaba llena de botellas vacías, y cada vez que a Don Francisco se le iba la mano con 
el vino de San Martín de Valdeiglesias –lo que ocurría con frecuencia–, se empeñaba en 
tirar de espada y batirse con Cristo. (El capitán Alatriste,18) 
 
Na stole tłoczyły się puste butelki, a ilekroć mość Francisco folgował sobie z winem San 
Martín de Valdeiglesias – co zdarzało się wcale często – już był gotów wyciągać rapier 
i wadzić się choćny z samym Panem Bogiem. (Kapitana Alatriste, 20) 

*** 
 
 



~ 253 ~ 
 

Fragment 2 
Estaba, como dije, visiblemente iluminado por medio azumbre de Valdeiglesias (El capitán 
Alatriste,19). 
 
Jak już nadmieniłem, animuszu dodawała mu pokaźna ilość wypitego valdeiglesias. 
(Kapitan Alatriste, 21) 

*** 
Fragment 3 
Sin desdeñar la belleza –algo ajada pero aún espléndida– y la antigua fama de la tabernera, el 
vino de Valdemoro, el moscatel, o el oloroso de San Martín de Valdeiglesias (…)(El 
capitán Alatriste, 38) 

 
Niczego przy tym nie ujmując urodzie (nieco przygasłej, atoli wciąż widocznej) i dawnej 
sławie właścicielki gospody, przedniemu winu z Valdemoro, muszkatelowi i słodkiemu 
jerezowi z San Martín de Valdeiglesias. (Kapitan Alatriste, 48) 
 

W przytoczonych fragmentach powieści z cyklu o Kapitanie Alatriste pojawia się 

ulubiony trunek głównego bohatera, wino z San Martín de Valdeiglesias. Hiszpania, 

jeden z głównych europejskich producentów win, słynie z wielowiecznej winiarskiej 

tradycji. Hiszpańskie wina są nie tylko dostępne w Polsce, ale i dosyć popularne, dlatego 

w przekładzie tłumacz przenosi nazwy win i nie decyduje się na dodatkowe objaśnienia 

w postaci przypisów. Nie jest to konieczne, szczególnie, gdy nazwa wina poprzedzona 

jest stosownym rzeczownikiem, który wyjaśnia, iż właśnie o wino chodzi. Warto jednak 

zwrócić uwagę na przekład hiszpańskiego słowa oloroso (Fragment 3). Obecnie w języku 

polskim funkcjonują dwa rzeczowniki określające ten typ alkoholu: zapożyczone 

z języka angielskiego „sherry” (Polska przez wiele lat importowała ten typ alkoholu 

z Wielkiej Brytanii) oraz „jerez”, rzeczownik, który od niedawna funkcjonuje w polskim 

słowniku. Tłumacz wybiera drugą opcję z oczywistego powodu usytuowania akcji 

powieści z serii Przygody Kapitana Alatriste w hiszpańskiej rzeczywistości kulturowej. 

W dodatku zachowanie elementów kultury wyjściowej w tym konkretnym przypadku 

pozwala odtworzyć w przekładzie spójny świat przedstawiony w powieściach, będący 

odwzorowaniem realiów siedemnastowiecznej Hiszpanii. 

W przytoczonych przykładach pojawiły się odpowiednio elementy polskiej 

i hiszpańskiej tradycji i kultury spożywania napojów alkoholowych, a trudność 

tłumaczenia wynikała nie tyle z warstwy językowej, co z różnic kulturowo-kulinarnych, 

które przekładają się na dywergencję w odbiorze analizowanych scen przez czytelnika 

kultury wyjściowej i docelowej. Różnice w kulturze spożywaniu alkoholu w krajach 

europejskich, mimo że istnieją, nie są jednak aż tak wyraźne w związku z postępującą 

globalizacją, co sprawia, iż percepcje oryginału i przekładu nie są na tyle rozbieżne, aby 

stworzyć barierę kulturową uniemożliwiającą odbiorcy kultury docelowej zrozumienie 



~ 254 ~ 
 

tekstu. Dlatego też w przytoczonych przykładach tłumaczeń tak z hiszpańskiego, jak i na 

hiszpański, dominowała strategia egzotyzacji. Jednakże każdemu dobremu trunkowi 

powinny towarzyszyć odpowiednie dania i przekąski, także te tradycyjne, silnie 

zakorzenione w kulturze wyjściowej. Najczęściej to elementy sztuki kulinarnej 

wymagają od tłumacza wyboru odpowiedniej strategii: adaptacji lub egzotyzacji. Przed 

takim właśnie wyborem stanął (nie jeden raz) José María Faraldo, tłumacz Sagi 

o Geralcie z Rivii na hiszpański: 

 
W “Złotym Dworze”, reprezentacyjnym zajeździe miasteczka, było ludno i gwarno. (…) 
Poważni kupcy kłócili się z krasnoludami o ceny towarów i oprocentowanie kredytu. Mniej 
poważni kupcy szczypali w tyłki dziewczęta roznoszące piwo i kapustę z grochem. 
(Ostatnie życzenie, 95) 
 
La Puerta de Oro, el local representativo de la villa, estaba repleto y bullicioso. (…) Serios 
mercaderes se peleaban con enanos por el precio de las mercancías y el porcentaje del 
crédito. Mercaderes menos serios pellizcaban el culo de las muchachas que repartían la 
cerveza y el potaje de garbanzos. (El último deseo, 85) 
 

Wspomniana w przykładzie kapusta z grochem to jedno z typowych dań kuchni 

staropolskiej. Zanim w Polsce pojawiły się ziemniaki, to groch stanowił główne źródło 

skrobi, tradycyjnie łączony był z kapustą, tworząc ciężkostrawne, acz pożywne danie 

(por. Halbański, 1986: 60). Wyrażenie „groch z kapustą” lub „kapusta z grochem” 

używane jest we współczesnej polszczyźnie jako synonim nieładu, bałaganu, chaosu. 

Zatem fragment „dziewczęta roznoszące piwo i kapustę z grochem” cechuje pewna 

polisemia. Można go zatem rozumieć na co najmniej dwa sposoby: dosłowny 

(dziewczęta roznoszą piwo i konkretną potrawę) lub bardziej metaforyczny (dziewczęta 

roznoszą piwo i inne, bliżej nieokreślone dania lub dziewczęta roznoszą piwo 

i powodują nieład).  

Podczas procesu przekładu tłumacz przygód wiedźmina na język hiszpański 

musiał nie tylko dobrać odpowiednią nazwę tradycyjnego dania, jakim jest „kapusta 

z grochem”, ale również zachować oryginalną wieloznaczność pojawiającej się w tekście 

wyjściowym potrawy, która funkcjonuje również jako wyrażenie frazeologiczne. 

Najprawdopodobniej z tego powodu w tekście docelowym znajdujemy doskonały 

przykład naturalizacji kulturowej. Potrawa staropolska zastąpiona została tradycyjnym 

daniem hiszpańskim el potaje de gazbanzos („zupa/gulasz z ciecierzycy”), który stanowi 

kulinarny i kulturowy ekwiwalent kapusty z grochem. Wybór tej właśnie potrawy jako 

ekwiwalentu był dogłębnie przemyślany. W kuchni hiszpańskiej ciecierzyca (garbanzos) 

pojawiła się dzięki wpływom arabskim, stanowiła jedno z podstawowych źródeł skrobi 



~ 255 ~ 
 

i białka jeszcze przed dotarciem Kolumba do Ameryki, skąd przywieziony został 

ziemniak. Rzeczownik potaje („zupa”, „gulasz”, „potrawa z jarzyn”) posiada drugie 

znaczenie. Podobnie jak „groch z kapustą”, potaje de garbanzos może oznaczać 

niejednorodną mieszaninę, bałagan i chaos. W tekście docelowym dochodzi zatem do 

adaptacji poprzez zastąpienie typowo polskiej potrawy daniem spełniającym podobną 

funkcję w kulturze docelowej. 

Nawiązania do polskiej tradycji kulinarnej obecne są we wszystkich tomach Sagi 

o Geralcie z Rivii. Andrzej Sapkowski z wyjątkowym wyczuciem tworzy swój paralelny 

i fantastyczny świat, w który umiejętnie wplata elementy kultury, z której się wywodzi, 

stąd częsta obecność specjałów polskiej kuchni: 
Nadziewane śliwkowymi powidłami pączki zadziałały jak najcudowniejszy eliksir. Ciri 
nabrała humoru, a kotłujący się plac przestał przerażać, zaczął jej się nawet podobać. (Czas 
pogardy, 71)  

 
Los buñuelos rellenos de mermelada de ciruelas actuaron como elixir milagroso. Ciri 
cobró buen humor y la tumultuosa plaza dejó de molestar y comenzó incluso a gustarle. 
(Tiempo de odio, 57) 
 

Podczas pobytu na placu targowym Ciri czuje się zagubiona i przytłoczona ilością ludzi, 

gwarem i hałasem, jednakże uczucie niepewności mija, gdy bohaterka odnajduje stoisko 

z pączkami, których smak działa na dziewczynkę niczym kojący balsam. Powidła to 

charakterystyczny rodzaj „dżemu” z dojrzałych śliwek węgierek, który różni się od 

innych, podobnych przetworów (jak konfitury, dżemy i marmolady) sposobem 

przyrządzenia. Powidła otrzymuje się poprzez powolne smażenie owoców bez dodatku 

cukru, który jest obowiązkowym składnikiem konfitur czy marmolad (por. Halbański, 

1986: 146). Wspomniane przetwory ze śliwek produkowane są na terenie Polski, 

w Czechach i Austrii (skąd podobno pochodzą), jednakże nie są tak popularne w krajach 

zachodniej Europy jak Francja czy Hiszpania, gdzie niewątpliwie dominują różnego 

rodzaju dżemy, marmolady i konfitury. W Polsce powidła śliwkowe to jeden 

z najbardziej tradycyjnych wytworów owocowych, o czym świadczyć może fakt, iż 

Powidła z Doliny Dolnej Wisły znalazły się na ministerialnej liście Produktów 

Tradycyjnych, chronionych polskim prawem. Charakterystyczność i tradycyjność 

powideł sprawia, iż przekład nazwy tego przetworu owocowego na język hiszpański 

okazał się trudny. W języku hiszpańskim nie istnieje słownikowy odpowiednik 

„powideł”, a hiszpańskojęzycznych źródłach internetowych funkcjonuje jedynie 

przetransferowany najprawdopodobniej z niemieckiego rzeczownik powidl lub powidel 

(niem. Der Powidl lub auch Powidel), jednakże nie jest to nazwa powszechnie używana 



~ 256 ~ 
 

ze względu na małą popularność przetworu w Hiszpanii. Dlatego też tłumacz posłużył 

się w tym punkcie odpowiednikiem kulturowym i „powidła śliwkowe” znaturalizowane 

zostały do mermelada de ciruelas (czyli „śliwkowa marmolada”). Wprawdzie w Polsce 

marmolada to produkt z przetartych owoców gotowanych z dużą ilością cukru, który nie 

ma z powidłami nic wspólnego, jednak hiszpański wyraz mermelada ma szersze 

znaczenie (pomimo istnienia takich hiszpańskich rzeczowników jak confitura czy jalea). 

W przytoczonym fragmencie, mimo iż jest on bardzo krótki, czyha jeszcze jedna 

kulinarna komplikacja. Mimo że słownikowym odpowiednikiem polskiego rzeczownika 

„pączek” jest hiszpański wyraz el buñuelo, a oba wyroby cukiernicze wytworzone zostały 

z ciasta drożdżowego smażonego na głębokim tłuszczu, nie są to ciastka identyczne. 

Polskie pączki są słodkimi, kulistymi ciastkami nadziewanymi konfiturą, powidłami lub 

likierem, podczas gdy hiszpańskie buñuelos nie muszą zawierać w sobie jakiegokolwiek 

nadzienia, a jeżeli je posiadają, może być to zarówno nadzienie słodkie, jak i słone. 

Słodkie buñuelos najczęściej podawane są z czekoladą. Także kształt hiszpańskich 

przysmaków nie jest do końca określony, mogą być to kuliste „bułeczki” lub 

nieregularne krążki z dziurką (podobne do amerykańskich doughnuts). Niemniej jednak, 

pomimo tej drobnej różnicy, el buñuelo jest najbardziej zbliżonym do polskiego pączka 

wyrobem cukierniczym, stąd tłumacz w tekście docelowym posłużył się właśnie tym 

rzeczownikiem, stanowiącym jednocześnie odpowiednik polskiej nazwy (mimo że 

niedokładny, ale występujący w słownikach). 

W przytoczonych cytatach z Sagi o wiedźminie pojawiły się zatem specjały kuchni 

polskiej, które niestety nie zostały oddane w przekładzie na język hiszpański. Powodów 

użycia strategii adaptacyjnej może być kilka. Pojawiające się w tekście wyjściowym 

potrawy, dania i specjały kulinarne stanowią elementy łączące paralelny świat 

wiedźminów z rzeczywistością empiryczną czytelnika polskiego. Przenosząc tekst 

wyjściowy do nowego środowiska kulturowego, zadaniem tłumacza jest stworzenie 

takiego przekładu, który wywoła podobną reakcję czytelnika kultury docelowej, zawsze 

w porównaniu z prawdopodobną reakcją czytelnika kultury wyjściowej. Stąd pojawia się 

potrzeba zastąpienia niezrozumiałych dla odbiorcy docelowego elementów kulturowych 

takimi, które będą skutecznie działać jako łączniki z rzeczywistością empiryczną, lecz już 

nie kultury wyjściowej, a docelowej. Inną przyczyną zastosowania adaptacji może być 

nastawienie na przyjemność lektury czytelnika docelowego. Egzotyzacja elementów 

kulinarnych w przekładzie mogłaby doprowadzić do powstania przeszkody 



~ 257 ~ 
 

zniechęcającej do kontynuacji procesu czytania, co prawdopodobnie zmniejszyłoby 

popularność tekstu w kulturze docelowej. 

Przedstawione przypadki mogłyby świadczyć o rozbieżności polskiej 

i hiszpańskiej kuchni oraz zwyczajów kulinarnych, co nie jest dalekie od prawdy, gdyż 

diametralnie różne warunki klimatyczne oraz inne uwarunkowania geograficzne 

doprowadziły do wykształcenia się w Polsce i Hiszpanii dwóch różnych tradycji 

gotowania i konsumpcji. Nie oznacza to jednak, że nie ma żadnych punktów wspólnych 

między żywieniowymi przyzwyczajeniami Polaków i Hiszpanów: 
 

A raz, gdy ni z tego ni z owego dała mi pajdkę chleba ze smalcem i cukrem, to tak mnie 
tym zaskocz ta, że z wrażenia upuściłem tę pajdkę smalcem w dół. (Krew elfów, 122) 

 
Cuando una vez, sin cómo ni por qué, me dio un cacho pan con manteca y azúcar, tanto me 
sorprendió que, de la impresión dejé, caer el cacho al suelo, con la manteca hacia abajo. (La 
sangre de los elfos, 107) 

 

Chleb ze smalcem wydaje się jednym z typowych polskich przysmaków. Smalec (ze 

skwarkami, kawałkami rozdrobnionej kiełbasy, cebuli lub jabłka) to wytapiany ze 

słoniny tłuszcz wieprzowy używany do smażenia, ale także stanowiący jedno 

z tradycyjnych „smarowideł” do chleba. Okazuje się, iż w Hiszpanii smalec (manteca de 

cerdo) jest również znany. Używa się go przede wszystkim do smażenia, ale również do 

wyrobu słodyczy i jako dodatek do chleba. Jednakże należy dodać, iż sam rzeczownik 

manteca w języku hiszpańskim odnosić się może tak do smalcu (manteca de cerdo), jak 

i do margaryny (manteca vegetal). Zatem, pomimo pewnej zbieżności tradycji, „pajdka 

chleba ze smalcem i cukrem” dla polskiego czytelnika to chleb posmarowany tłuszczem 

wytopionym ze słoniny, podczas gdy dla czytelnika hiszpańskiego chleb z fragmentu 

zdania: un cacho pan con manteca y azúcar może być posmarowany smalcem lub 

margaryną, w zależności od czytelniczej interpretacji. Mimo tej drobnej rozbieżności 

warto podkreślić, iż tak w Polsce, jak w Hiszpanii popularnym „deserem” była pajdka 

chleba posmarowana tłuszczem i posypana cukrem. 

Jeśli tłumaczenie typowo polskich przysmaków na język hiszpański mogło 

sprawić pewną trudność, jeszcze bardziej złożony okazuje się przekład kulinariów 

występujących w tekstach, które odnoszą się do tak zwanej kultury trzeciej, innej niż 

kultura oryginału i przekładu. Ma to miejsce w kryminalne Marka Krajewskiego Koniec 

świata w Breslau. Akcja powieści rozgrywa się w międzywojennym Breslau, historycznej 

stolicy Dolnego Śląska, mieście terytorialnie należącym wówczas do Niemiec. 



~ 258 ~ 
 

Zobrazowany przez pisarza Wrocław nie jest Wrocławiem polskim, współczesnym, 

a Wrocławiem, w którym współistnieją ze sobą trzy kultury: niemiecka, śląska104 oraz 

polska, a pierwiastek polski nie jest dominujący: 
 
Co Marek Krajewski potrafi? Sporo. Zgłębił stary Wrocław (z archiwów, z fotografii), miasto 
wielokulturowe, choć z przewagę niemiecczyzny – prowadzi po nim pewną ręką. Jestem 
gotów uwierzyć, że przy jego opisie nie pomylił się w żadnym detalu. (…) Najwyraźniej lubi 
też dobrze jeść i pić. Jego sprawozdania z kulinarno-alkoholowych wyczynów bohaterów 
śmiało można nazwać zmysłowymi. (Szczerba, 2003) 
 

Krajewski przedstawia zatem miasto, a wraz z miastem i kulinaria kultury „trzeciej”, co 

zmienia tradycyjny translatoryczny układ: 
 
Pojawienie się w tekście elementów trzeciej kultury zmienia o tyle ten układ, że choć 
i nadawca i odbiorca mają pewną wiedzę wspólną na jej temat, to jednak nadawca wie o tej 
kulturze więcej (to on ją opisuje i pokazuje „swoim”). Orientuje się on także, czego nie 
wiedzą (mogą nie wiedzieć) jego odbiorcy, więc nie opowiada o niej wszystkiego. (Skibińska, 
2008: 244) 

 

W związku z zaistniałą sytuacją wyjściową zmienia się także podejście tłumacza do 

elementów kulturowych zawartych w tekście oryginalnym. Mimo że potencjalny 

odbiorca oryginału posiada pewną wiedzę na temat zobrazowanej rzeczywistości 

kulturowej, niektóre jej elementy zadomowiły się w kulturze polskiej, niewątpliwie 

część zwyczajów wyda mu się obca. Jednak, paradoksalnie, w Końcu świata w Breslau, 

kultura międzywojennego, niemieckiego Wrocławia zostaje w większej części opisana 

w języku polskim, czyli języku obcym w stosunku do opisywanych realiów kultury 

trzeciej. Tłumacz powieści na hiszpański, Fernando Otero Macías, musi zmierzyć się 

zatem z wyjątkowym wyzwaniem translatorskim, jakim jest zachowanie oryginalnej 

równowagi pomiędzy obcością a swojskością elementów kultury trzeciej, która 

przejawia się w użyciu niemieckojęzycznych nazw ulic, nazwisk, imion, ale przede 

wszystkim w nazwach dolnośląskich potraw, których miłośnikami są bohaterowie 

powieści, a w szczególności Eberhard Mock: 
-Znakomita peklowana głowizna z kminkiem. Specjalność naszej firmy, na zimno, 
w galarecie – zachwalał kelner, nie mogąc ukryć zachwytu na widok kształtnej blondynki 
o sennych, trochę nieprzytomnych oczach. (Koniec świata w Breslau, 13) 
 
-Está es nuestra famosa cabeza de cerdo con cominos. Es la especialidad de la casa. Para 
tomar en frío, en gelatina. – Mientras ensalzaba el producto, el camarero no podía disimular 

                                            
104 W związku z zawirowaniami i przesiedleniami po 1945 roku, obecnie za kuchnię śląską uznaje się 
kuchnię Górnego Śląska. Marek Krajewski obrazuje życie w niemieckim Wrocławiu przed II Wojną 
Światową, w powieści Koniec świata w Breslau pojawiają się zatem specjały kuchni dolnośląskiej. 
Większość tych dań obecnie klasyfikowana jest zarówno jako elementy kuchni niemieckiej, jak i polskiej 
czy śląskiej (górnośląskiej). 



~ 259 ~ 
 

su embeleso por una rubia con un tipo estupendo y ojos soñolientos. (Fin del mundo en 
Breslau, 13) 
 

Przytoczony fragment stanowi część rozbudowanej sceny uroczystego obiadu 

w „Piwnicy Świdnickiej”, w którym uczestniczą: główny bohater Eberhard Mock z żoną 

Sophie oraz brat Eberharda Franz wraz z rodziną. Podczas ożywionej dyskusji kelner 

Heinz Rast wnosi dania (z odpowiednim „odkelnerskim” komentarzem). Jako pierwsza 

na stole pojawia się specjalność firmy: „peklowana głowizna w galarecie”. Głowizna 

wieprzowa to charakterystyczny dla kuchni dolnośląskiej105 element gastronomiczny, 

uzyskany z głowy po usunięciu ozora, mózgu, uszu i ryja. Głowizna jest to zatem 

delikatne mięso oddzielone od głowy, które nadaje się do wyrobu galaret (por. 

Halbański, 1986: 56). Mięso zostało wcześniej zapeklowane, czyli zamarynowane 

w solance z odpowiednimi przyprawami.  

Przekład nazwy potrawy na język hiszpański okazał się problematyczny. 

Rzeczownik „głowizna” nie posiada słownikowego odpowiednika w hiszpańszczyźnie, 

jedyną możliwością jest zatem ekwiwalent opisowy, na przykład: carne de cabeza de 

cerdo („mięso z głowy wieprzowej”). W związku z zaistniała sytuacją, tłumacz 

zaproponował jednak inne wyrażenie: cabeza de cerdo (dosł. „głowa świńska”). Mimo że 

różnica wydaje się niewielka, istotnie zmienia ona możliwą percepcję sceny przez 

czytelnika kultury docelowej. Jeżeli w oryginale pierwszym daniem są kawałki 

delikatnego mięsa z głowy świńskiej, peklowane i w galarecie, w przekładzie kelner 

podaje głowę wieprzową w całości, która została uprzednio zanurzona w galarecie 

(najprawdopodobniej w wiadrze). W tekście docelowym znika również sposób 

przetworzenia głowizny, czyli peklowanie, mimo że proces ten posiada swoją nazwę 

w języku hiszpańskim: el curado.  

W przytoczonym przykładzie przekład polsko-śląsko-niemieckich realiów 

kulinarnych okazał się utrudniony. Wprawdzie autor powieści przedstawia kulinaria 

charakterystyczne dla tak zwanej „kultury trzeciej”, nie będącej ani kulturą docelową, 

ani kulturą wyjściową, jednak owa trzecia kultura pozostaje w silnej relacji ze 

współczesną kulturą polską, tak kulinarnie różną od hiszpańskich gastronomicznych 

przyzwyczajeń, co widać doskonale także w innych scenach z powieści:  
 
– Drodzy państwo, oto baranina z ziołami, pieczone kartofle, sałatka z selera i kompot 
wiśniowy. (Koniec świata w Breslau, 15) 

                                            
105 Jest to specjał dawnej kuchni dolnośląskiej, który rozpowszechnił się w innych częściach współczesnej 
Polski. 



~ 260 ~ 
 

 
– Señoras y señores, aquí tienen el cordero a las finas hierbas, con patatas cocidas, ensalada 
de apio y compota de guindas. (Fin del mundo en Breslau, 15). 

 

W zacytowanym fragmencie pojawia się kolejna polska specjalność: kompot. Jest to 

napój z gotowanych owoców z dodatkiem cukru, zazwyczaj podawany do obiadu. 

Kompot stanowi część kulinarnej tradycji państw Europy Środkowej i Wschodniej, ale 

jest stosunkowo mało znany w Europie Zachodniej, także w Hiszpanii. W przekładzie 

wyjątku na język hiszpański można odnotować kalkę językową, która, w związku 

z brakiem odpowiedników „kompotu” w językach: francuskim, hiszpańskim, włoskim, 

etc., została poniekąd zaakceptowana. W rezultacie polski rzeczownik „kompot” 

zastąpiony został podobnie brzmiącym wyrazem compota. Jednakże różnica między 

specjałami określanymi przez polski i hiszpański rzeczownik jest znacząca. Compota to 

hiszpańskojęzyczna nazwa francuskiego gęstego i słodkiego deseru owocowego (fr. 

compote), który nie nadaje się do picia, najczęściej ma formę musu i jest spożywany po 

daniu głównym. Wprawdzie świat powieści Koniec świata w Breslau jest powiązany 

z tradycją śląsko-niemiecką (dolnośląską), a w tradycji niemieckiej pojawia się deser 

o nazwie Kompott, który jest odpowiednikiem hiszpańskiego compota i francuskiego 

compote, jednak w przytoczonej scenie z pewnością chodzi o napój podawany wraz 

z daniem głównym, nie zaś o deser, który w przytoczonej scenie restauracyjnej pojawi 

się znacznie później (jest nim ciasto – „makowiec śląski”). Dlatego też można 

zaryzykować stwierdzenie, iż w przedstawionym urywku tłumaczenia zastosowana 

została strategia adaptacji, która wynika częściowo z zastąpienia oryginalnego 

rzeczownika wyrazem fonetycznie zbliżonym (tak zwanym „fałszywym przyjacielem”), 

który określa jednak zupełnie inne danie. Adaptacja ta sprawia, iż uważny czytelnik 

tekstu docelowego być może zdziwi się, że bohaterowie powieści jedzą deser wraz 

z głównym daniem, a posiłek kończą drugim deserem i kawą. 

Oddanie w przekładzie elementów tradycji kulinarnej międzywojennego, 

niemieckiego Wrocławia wymaga kreatywnych rozwiązań: 
 
Pierwszą salę wypełniali brzuchaci właściciele składów, którzy z apetytem połykali ogromne 
kluski ozdobione twardymi, podsmażonymi skwarkami. (Koniec świata w Breslau, 47) 
 
La primera sala estaba ocupada por unos tripudos propietarios de almacenes, los cuales 
engullían con apetito unos generosos Klösse acompañados de torreznos. (Fin del mundo en 
Breslau, 39) 

 



~ 261 ~ 
 

W przytoczonej scenie Mock znajduje się w Piwnicy Biskupiej, gdzie jedną ze 

specjalności zakładu są kluski. Skoro akcja powieści rozgrywa się na Dolnym Śląsku, 

można zaryzykować stwierdzenie, iż w zacytowanym fragmencie brzuchaci właściciele 

składów połykają kluski śląskie, przygotowane z ugotowanych i rozgniecionych 

ziemniaków z dodatkiem mąki ziemniaczanej. Sam rzeczownik kluski jest bowiem 

wieloznaczny, może określać zarówno potrawy mączne przyrządzone z ciasta 

zrobionego na stolnicy (kluski krajane, kopytka) lub przygotowanego w naczyniu (kluski 

kładzione, francuskie). W niektórych regionach Polski rzeczownikiem „kluski” określa 

się także makaron. Niemniej jednak opis potrawy w Końcu świata w Breslau wskazuje, iż 

są to właśnie kluski śląskie, najczęściej podawane z sosem, zasmażaną kapustą lub ze 

skwarkami (jak w powieści Krajewskiego).  

Pojawienie się w oryginale tak pospolitego dania jak kluski okazało się 

problematyczne z perspektywy przekładu sceny na język hiszpański. Mimo że odmiana 

klusek, tzw. gnocchi, stanowią specjalność Włochów, danie to nie dotarło do Hiszpanii 

(chociaż dzięki włoskiej imigracji jest dobrze znane w Argentynie). Hiszpanie klusek 

prawie nie jedzą. I chociaż w słownikach polsko-hiszpańskich znajdziemy opisowy 

odpowiednik rzeczownika „kluski”, czyli bolitas de pasta, słownikowa nazwa to jedynie 

pewien ekwiwalent opisowy, który w dosłownym tłumaczeniu oznacza tyle, co „kuleczki 

z ciasta”. Tłumacz kryminału na hiszpański musiał wykazać się dużą kreatywnością 

i pomysłowością. Połączył ze sobą dwie okoliczności: umiejscowienie akcji na terenie 

Niemiec oraz specyfikę niemieckiej kuchni, w której pojawia się danie zbliżone pod 

względem nazwy, charakterystyki i smaku, czyli Klöße. W konsekwencji polski 

rzeczownik „kluski” (stanowiący element kultury trzeciej, nie polskiej, nie niemieckiej, 

a dolnośląskiej) został w przekładzie zastąpiony niemieckim wyrazem Klöße, którego 

ortografia została znaturalizowana (Klösse) na potrzeby hiszpańskiego czytelnika. Dzięki 

takiemu rozwiązaniu przekład zachowuje wewnętrzną spójność (bohaterowie żyją na 

terenie Niemiec i nie powinno dziwić, że spożywają specjały niemieckiej kuchni), 

a odbiorca tekstu docelowego, nawet jeżeli nie zna języka niemieckiego, 

najprawdopodobniej uzna pojawienie się niemieckiej potrawy za naturalne. Niemniej 

jednak zastosowanie niemieckojęzycznej nazwy spowodowało całkowite 

wyeliminowanie w tym fragmencie kultury dolnośląskiej jako kultury trzeciej 

i zastąpienie jej kulturą niemiecką. Gdyby autor w tym przypadku chciał podkreślić 



~ 262 ~ 
 

niemieckość serwowanych w międzywojennym Wrocławiu dań, z pewnością także 

posłużyłby się językiem niemieckim, co czyni, przytaczając nazwy ulic czy instytucji. 

Autor przekładu powieści Marka Krajewskiego na język hiszpański jest jednak 

konsekwentny i stosuje swoistą strategię, która nie spełnia wszystkich wyznaczników 

adaptacji, ani nie jest typową egzotyzacją. Napotykając na swojej drodze element 

dolnośląskiej tradycji kulinarnej (najczęściej wyrażony w języku polskim), Fernando 

Otero Macías najczęściej stosuje w przekładzie niemieckojęzyczne odpowiedniki 

rzeczowników ową tradycję określających: 
 
Śniadanie podawali w milczeniu, a rozjątrzony bezsennością Mock również milczał 
i napełniał żołądek – wbrew jego wyraźnym protestom – struclą z jabłkami. (Koniec świata 
w Breslau, 226) 
 
Le sirvieron el desayuno en silencio, y Mock, irritado por la falta de sueño, tampoco decía 
nada, mientras iba llenándose el estómago – a pesar de las evidentes protestas del mismo – 
de Striezel con manzana. (Fin del mundo en Breslau, 177) 

 

W zacytowanym fragmencie Mock zmusza się do konsumpcji słodkiego śniadania, na 

które składa się strucla z jabłkami. „Strucla” to danie kuchni niemieckiej, słodkie 

pieczywo drożdżowe w kształcie podłużnej bułki, zwykle nadziewane makiem lub masą 

orzechową, rzadziej owocami. Nie należy mylić strucli z austriackim „strudlem”, który 

przygotowuje się z cienko wyciągniętego ciasta nadziewanego owocami (najczęściej 

jabłkami) i zwiniętego w ślimak (por. Halbański, 1986: 176). Na śniadanie Eberhardowi 

Mockowi podano zatem drożdżową bułkę z jabłkami. Jeżeli w języku hiszpańskim 

funkcjonuje nazwa el strudel, „strucla” swojego odpowiednika słownikowego czy 

ekwiwalentu opisowego nie posiada. W obliczu braku stosownego, hiszpańskiego 

terminu, tłumacz ponownie decyduje się na zastąpienie polskojęzycznej nazwy „strucla” 

niemieckim rzeczownikiem Striezel, czyli pierwotną nazwą potrawy, która w języku 

polskim została znaturalizowana i dostosowana do gramatyczno-morfologicznych 

wymogów językowych. 

W przekładzie Końca świata w Breslau możemy zaobserwować zatem 

konsekwencję w „zniemczaniu” elementów kulinarnej kultury Dolnego Śląska 

i międzywojennego Wrocławia (które zostały przejęte przez polską kulturę i dzisiaj 

stanowią nierozerwalną część polskiej kuchni). Użycie tej strategii sprawia, iż tekst 

docelowy staje się bardziej łatwiejszy w odbiorze dla czytelnika hiszpańskiego. Mimo że 

dania kuchni śląskiej wyrażone w języku niemieckim są najprawdopodobniej równie 

niezrozumiałe dla odbiorcy tekstu docelowego jak te same potrawy określone nazwami 



~ 263 ~ 
 

polskojęzycznymi, jednakże, dzięki zastosowanemu przez tłumacza zabiegowi, czytelnik 

hiszpański nie odczuwa dysonansu pomiędzy miejscem akcji (Breslau – miasto należące 

do Niemiec) a kultywowanymi tam kulinarnymi tradycjami. Należy także podkreślić, iż 

zastosowanie niemieckojęzycznych nazw potraw, mimo że w oryginale Marek Krajewski 

regularnie stosuje polskojęzyczną nomenklaturę kulinarną, podyktowane zostało 

brakiem hiszpańskojęzycznych odpowiedników przytaczanych w tekście wyjściowym 

dań oraz niemożliwością użycia ekwiwalentów funkcjonalnych (czyli zastąpienia 

dolnośląskich dań innymi, spełniającymi taką samą funkcję w kulturze hiszpańskiej), 

które zaburzyłyby spójność przedstawionego w powieści świata. 

Strategia „zniemczania” zastosowana w przekładzie Końca świata w Breslau na 

język hiszpański dotyczy nie tylko kuchni i kulinariów, ale także niektórych toponimów. 

W oryginale autor nie jest bowiem pod tym względem konsekwentny, a ów brak 

konsekwencji ma na celu podkreślenie wielokulturowości międzywojennego Wrocławia. 

W tłumaczeniu braki te zostają „naprawione”, a wielokulturowość przejawia się tylko 

wówczas, gdy bohaterowie rozmawiają o Polakach zamieszkujących niemiecki Breslau. 

Wybrana przez tłumacza droga z pewnością ułatwia lekturę czytelnikowi, ale 

jednocześnie utrudnia sam proces przekładu, zmuszając tłumacza do poszukiwań nie 

tylko hiszpańskojęzycznych odpowiedników, ekwiwalentów i terminologii, ale również 

nazw niemieckojęzycznych: 
– Oto deser drodzy państwo: śląski makowiec – Rast podawał ciasto i kawę. (Koniec świata 
w Breslau, 16) 
 
– Aquí está el postre, estimados señores: makowiec silesiano. – Rast sirvió el pastel y café. 
(Fin del mundo en Breslau, 16) 
 

Każdy uroczysty obiad powinien być zwieńczony odpowiednim deserem, jak chociażby 

śląski makowiec. Sam makowiec czy makownik to placek drożdżowy przełożony masą 

makową z bakaliami i miodem, zwinięty, upieczony i lukrowany. Tworzy się z niego 

charakterystyczna, duża i słodka bułka z nadzieniem makowym, stąd makowiec, 

a w szczególności makowiec śląski to nic innego jak po prostu strucla z makiem. To 

typowe polskie ciastko bożonarodzeniowe (ale nie tylko) i tak charakterystyczne dla 

kulinarnej tradycji Dolnego Śląska nie posiada swojego hiszpańskojęzycznego 

odpowiednika, ani ekwiwalentu. Stąd można by przypuszczać, że, zgodnie z przyjętą 

przez tłumacza strategią, jeżeli „strucla z jabłkiem” to w tekście docelowym Striezel con 

manzana, „makowiec śląski” (czyli „śląska strucla z makiem”) powinien zostać 

przetłumaczony analogicznie jako Striezel silesiano con relleno de semilla de amapola lub 



~ 264 ~ 
 

być może po prostu Striezel silesiano, jeżeli pełna nazwa wydałaby się zbyt długa. 

Jednakże tym razem próżno szukać konsekwencji tłumaczeniowej. Mimo że strategia 

„zniemczania” kulinariów jest strategią dominującą w przekładzie na język hiszpański, 

w przytoczonym zdaniu tłumacz posłużył się klasyczną egzotyzacją, pozostawiając 

nazwę wypieku w jego oryginalnej formie makowiec, dodając jedynie przymiotnik 

silesiano. Przedstawiony przykład stanowi dobrą ilustrację, jak trudną strategię 

przekładu obrał Fernando Otero Macías, decydując się na zastępowanie nazw potraw 

kuchni dolnośląskiej i polskiej (które zostały opisane przez Marka Krajewskiego 

w języku polskim) nomenklaturą niemieckojęzyczną.  

Przedstawiony typ strategii, która mieści się poniekąd w zakresie egzotyzacji, 

doprowadził niewątpliwie do ujednolicenia tekstu wyjściowego w przekładzie, dzięki 

czemu czytelnik kultury docelowej łatwiej może skupić się na prowadzonym przez 

Eberharda Mocka dochodzeniu, nie zastanawiając się nad wielokulturową 

charakterystyką miasta Breslau. Oznaki współistnienia kultur zatarły się w przekładzie, 

czego przykładem jest „zniemczenie” nazw typowych potraw „synkretycznej” kuchni 

dolnośląskiej. Hiszpański czytelnik otrzymuje zatem porcję wiedzy na temat kultury 

międzywojennego Wrocławia, jednakże jest to wiedza cząstkowa, gdyż miasto to jawi się 

w przekładzie jako czysto niemiecka metropolia. Wprawdzie przed II Wojną Światową 

Wrocław był miastem niemieckim i do dzisiaj ślady wielowiekowej przynależności do 

tego państwa są we Wrocławiu widoczne na każdym kroku, jednakże przez cały okres 

przynależności miasta do Niemiec Polacy stanowili jedną z największych mniejszości 

narodowych na jego terytorium, a kultura dolnośląska i kultura polska pozostawały we 

wzajemnej korelacji. 

Nazwy potraw i odniesienia do tradycyjnej, siedemnastowiecznej kuchni 

hiszpańskiej znalazły się również w serii Przygody Kapitana Alatriste Artura Péreza-

Reverte. Przekład kulinarnych odniesień na język polski również wymagał wyboru 

odpowiedniej strategii, dopasowanej do potrzeb i wiedzy przeciętnego czytelnika 

polskiego, szczególnie że pewne potrawy i kulinarne zwyczaje mogą zdziwić 

wrośniętego w polski obyczaj odbiorcę: 
 
Estoy seguro de que un buñuelo de miel, un melindre o unos huevos de faltriquera 
tonifican más una naturaleza melancólica que un litro de agua de esta fuente. (La limpieza de 
sangre, 86). 
 
Jestem pewien, że pączek, miodownik lub złote jajka* bardziej sprzyjają naturze 
melancholijnej niż litr wody z tej fontanny.  



~ 265 ~ 
 

*przypis: Złote jajka – dosłownie „jaja z sakiewki” (huevos de faltriquera), deser hiszpański, 
kulki robione z syropu i ubitych jajek. (W cieniu inkwizycji, 75) 
 

Konfrontując tekst wyjściowy z przekładem można zaobserwować wielorakość użytych 

przez tłumacza procedur. Pojawiający się w oryginale buñuelo de miel został 

przetłumaczony na język polski jako „pączek”. Para buñuelo / „pączek” pojawiła się już 

w analizie przekładu fragmentu prozy Andrzeja Sapkowskiego. Wówczas polski 

„pączek” został w przekładzie oddany za pomocą rzeczownika buñuelo. I w tym 

przypadku, mimo że hiszpańskie ciastko różni się od polskiego specjału, użycie 

słownikowego odpowiednika wydaje się najlepszym rozwiązaniem, jako że oba wyroby 

mają wiele cech wspólnych. Na uwagę zasługuje jednak fakt, iż w przekładzie na język 

polski pojawia się jedynie „pączek”, nie zaś „pączek miodowy”, czyli buñuelo de miel. 

Kolejny wyrób cukierniczy to melindre, hiszpańskie, miodowo-mączne, smażone 

ciastko. W tekście docelowym oryginalny specjał zastąpiony został „miodownikiem”, 

rodzajem miodowego piernika, który stanowi słownikowy odpowiednik hiszpańskiego 

melindre. W zacytowanej enumeracji najciekawszy jest przekład potrawy zwanej po 

hiszpańsku huevos de faltriquera, która w tłumaczeniu na język polski została oddana za 

pomocą opatrzonego stosownym przypisem ekwiwalentu opisowego „złote jajka”. 

Tłumacz decyduje się na ekwiwalent opisowy, który odnosi się zarówno do formy, jak 

i koloru hiszpańskiego specjału, przygotowywanego tradycyjnie z żółtek i cukru. Polska 

nazwa została jednak dodatkowo opisana w przypisie, który dostarcza czytelnikowi 

tekstu docelowego dodatkowych informacji, aby rozwiać jego ewentualne wątpliwości 

związane z charakterystyką „złotych jajek”. Przypisy nie pojawiają się jednak 

w przypadku dwóch poprzednich słodyczy, ponieważ wybrane przez tłumacza 

ekwiwalenty funkcjonują w kulturze docelowej. W analizowanym przykładzie mamy 

zatem do czynienia z adaptacją, która jest jednak połączona z chęcią przekazania 

potencjalnemu czytelnikowi pewnych, wybranych przez tłumacza, informacji 

kulturowych. 

Użycie przypisów objaśniających elementy kulturowe związane z hiszpańską 

kuchnią jest jednak selektywne, to tłumacz decyduje bowiem, które nazwy potraw 

wymagają dodatkowego objaśnienia. W większości przypadków dochodzi jednak do 

adaptacji kulinarnych odniesień tak, aby były one zrozumiałe dla potencjalnego 

polskiego odbiorcy: 
 



~ 266 ~ 
 

Estaban en la misma habitación donde había recibido la noche anterior a Diego Alatriste, y el 
aristócrata comía con mucha afición trozos de empanada de pollo. (…) Dejó la empanada en 
el plato y se puso a contar con los dedos relucientes de grasa. (El capitán Alatriste, 130-131) 
 
Siedzieli w tej samej izbie, gdzie hrabia ubiegłej nocy przyjął był Diega Alatriste, teraz zaś 
z ukontentowaniem zajadał paszteciki z kurczaka. (…) Odłożył pasztecik na talerz i jął na 
zatłuszczonych palcach liczyć. (Kapitan Alatriste, 105-106) 

  

Przywołana w przedstawionym fragmencie empanada to jedno z najpopularniejszych 

dań kuchni hiszpańskiej, które zostało spopularyzowane także w Ameryce Łacińskiej. 

Empanada może przybierać najróżniejsze formy od „placka” po rodzaj pieroga. 

Niezależnie od formy jest to ciasto półkruche z nadzieniem z szynką, kurczakiem, 

tuńczykiem, itp. Potrawa powstała w hiszpańskiej Galicji, początkowo miała formę 

nadziewanego placka, potem powstały mniejsze empanadas lub empanadillas, czyli to 

samo ciasto z nadzieniem, ale w formie półksiężyca. W tekście docelowym empanada 

zastąpiona została „pasztecikiem”, małym, nadziewanym, słonym ciastkiem, najczęściej 

z ciasta francuskiego, podawanym do zup jak barszcz czerwony. Tak „pasztecik”, jak 

empanada to nadziewane ciastko „na słono”, jednakże użyta w przekładzie nazwa odsyła 

raczej do francuskiej, a nie hiszpańskiej tradycji kulinarnej. W przytoczonym 

przykładzie ponownie zastosowana została strategia adaptacji elementów hiszpańskiej 

tradycji kulinarnej na potrzeby potencjalnego czytelnika kultury docelowej. 

Mimo że w polskim przekładzie Przygód Kapitana Alatriste można zaobserwować 

użycie adaptacji, w szczególności w przypadku tłumaczenia nazw potraw, które nie 

posiadają odpowiedników w języku polskim, warto zauważyć, iż tłumacz ma na 

względzie nie tylko potrzeby potencjalnego polskiego czytelnika, ale także 

charakterystykę dzieła i zobrazowanej w nim epoki. Dlatego też, aby nie utrudniać 

odbioru, decyduje się na wprowadzenie niezbędnych zmian, wynikających z braku 

odpowiedniej kulinarnej nomenklatury w języku docelowym. Jednocześnie, jeżeli 

według tłumacza jakiś element (potrawa, ale też nazwisko lub cytat) mógłby 

zainteresować odbiorcę przekładu, zostaje on opatrzony krótkim, ale konkretnym 

przypisem, który zaspokoi ciekawość dociekliwego czytelnika, ale nie zrazi do lektury 

odbiorcy mniej tego typu wiadomościami zainteresowanego. 

Kuchenne hiszpańskie przyzwyczajenia pojawiają się także w innych powieściach 

Artura Péreza-Reverte, jak na przykład Szachownica flamandzka: 
 

La cafetera silbaba en la cocina. Julia se levantó y fue a servirse una taza grande sin leche ni 
azúcar. (La tabla de flandes, 13) 



~ 267 ~ 
 

 
Z kuchni dobiegł gwizd maszynki do kawy. Julia poszła nalać sobie wielką filiżankę, bez 
mleka i cukru. (Szachownica flamandzka, 11) 

 

W przytoczonym fragmencie przywołana zostaje prosta, codzienna czynność, jaką jest 

przygotowanie kawy, która jednak może stać się prawdziwym translatorskim 

wyzwaniem. Pojawiająca się w oryginale cafetera jest to charakterystyczny dla rejonu 

śródziemnomorskiego metalowy dzbanek do kawy, połączenie czajnika z zaparzaczem. 

W języku hiszpańskim sam rzeczownik cafetera może odnosić się do „ekspresu do 

kawy”, jednakże fakt, iż w powieści ów przyrząd kuchenny gwiżdże oznacza, iż nie jest 

to popularny ekspres przelewowy, ani ciśnieniowy, a pochodząca z Włoch cafetera 

italiana. W przekładzie na język polski (autorstwa Filipa Łobodzińskiego) 

przetłumaczenie tego z pozoru prostego terminu okazało się problematyczne, gdyż 

polska rzeczywistość przygotowywania kawy różni się znacznie od obyczajów rejonu 

Morza Śródziemnego.106 w języku polskim nie istniał konkretny termin odnoszący się do 

tego kuchennego wynalazku. Tłumacz użył zatem dosyć dwuznacznego i być może nie 

do końca adekwatnego ekwiwalentu opisowego „maszynka do kawy”. I rzeczywiście 

pierwsze cafeteras nazwane zostały w Polsce „włoskimi maszynkami do kawy”. 

Niemniej jednak, z biegiem czasu, urządzenia te stały się coraz popularniejsze, także 

w Polsce. Stąd obecnie potocznie używany jest neologizm strukturalny „kafetiera”, 

powstały z naturalizacji oryginalnej nazwy przyrządu, lub neologizm semantyczny 

„kawiarka”107. Warto jednak zaznaczyć, iż przekład Szachownicy flamandzkiej na język 

polski został ukończony w 2000 roku, kiedy oba wymienione neologizmy nie były 

powszechnie używane. Nie jest to zatem błąd w tłumaczeniu, a doskonały przykład 

postępującej globalizacji, przenikania się kultur oraz związanego z tymi procesami 

rozwoju języka, który się do nich adaptuje. 

W bestsellerze Carlosa Ruíza Zafóna Cień wiatru nie pojawia się wprawdzie 

typowa kulinarna nomenklatura, opisany został jednak pewien konkretny zwyczaj 

związany z kulturą jedzenia i picia w tradycyjnych hiszpańskich barach:  
Los contertulios nos hicieron sitio en su círculo y Barceló, que gustaba de mostrarse 
espléndido en público, insistió en invitarnos. (La sombra del viento, 24) 

                                            
106 Przyrząd ten jest również dosyć popularny we Francji, stąd w przekładzie na język francuski 
zastąpienie nazwy cafetera poprzez odpowiednik cafetière było formalnością: „La cafetière siflait dans la 
cuisine. Julia se leva pour aller se servir une grande tasse de café noir, sans sucre.” (Le tableau du maître 
flamand, 11) 
107 Mimo że wyraz „kawiarka” określa „kobietę zajmującą się zawodowo parzeniem kawy”, we 
współczesnej polszczyźnie słowo to ustąpiło miejsca „basistce” i stało się potocznym synonimem 
„kafetiery” czy „maszynki do kawy”. 



~ 268 ~ 
 

 
Współbiesiadnicy i uczestnicy tertulii zrobili nam miejsce przy stole, Barceló zaś, który 
uwielbiał błyszczeć w towarzystwie, już kilkakrotnie zdążył głośno podkreślić, że jesteśmy 
jego gośćmi. (Cień wiatru, 17) 
 

Zacytowany fragment odnosi się do niezwykle popularnej w Hiszpanii praktyki 

dyskutowania o sprawach politycznych i społecznych w barach i kawiarniach. W tej 

scenie przenosimy się do znanej kawiarni Els Quatre Gats108 w Barcelonie, gdzie tego 

typu dysputy były porządku dziennym. Często towarzyszyły im występy artystyczne, 

młodzi poeci recytowani najnowsze wiersze, muzycy prezentowali swoje dzieła, 

a wszystko to z odpowiednią kulinarno-alkoholową oprawą. Takie spotkanie, podobne 

do salonu literackiego, w Hiszpanii nosi nazwę tertulia. Zacytowane zdanie pojawia się 

w momencie, gdy główny bohater wchodzi wraz z ojcem do lokalu, wypatruje go 

znajomy ojca, pan Barceló, i zaprasza do przyłączenia się do zgromadzenia, czyli tertulii. 

W polskojęzycznej wersji można zauważyć, iż rzeczywistość kulturowa hiszpańskiej 

tertulii nie znajduje odzwierciedlenia w systemie języka polskiego, stąd konieczność 

zastąpienia słowa contertulios ekwiwalentem opisowym „współbiesiadnicy i uczestnicy 

tertulii”, aby oddać znaczenie nieistniejącego w języku polskim i polskiej tradycji 

terminu. Niemniej jednak, tertulia może, choć nie musi, wiązać się z biesiadowaniem. Ma 

ona charakter przede wszystkim dyskusyjno-artystyczny, a element konsumpcyjno-

spożywczy, mimo że oczywisty i istniejący, schodzi na drugi plan. W tekście wyjściowym 

pan Barceló robi miejsce bohaterom en su círculo, czyli dosłownie „w swoim kręgu”, 

w wersji oryginalnej nie pojawia się element siadania przy stole, czego wymaga typowa 

polska biesiada. Wprawdzie tertulia mogła odbywać się przy stoliku, najczęściej właśnie 

tak było, ale konwersacje tego typu równie dobrze odbywały się na stojąco lub przy 

barze, jeżeli wszystkie stoliki były w danym momencie zajęte. W przekładzie 

obserwujemy zatem pewne przesunięcie znaczeniowe lub też drobną manipulację 

wynikającą z braku odpowiednika kulturowego i językowego dla hiszpańskiej tertulii. 

Tertulia i jej uczestnicy w polskiej wersji ukazani zostali jako współbiesiadnicy 

zasiadający za stołem. Brak rzeczowego wyjaśnienia terminu tertulia (czyli zastosowana 

strategia egzotyzacji) powoduje, iż mniej obeznany w kulturowej rzeczywistości 

Hiszpanii polski czytelnik, pomimo dodatkowego opisu w tekście, zinterpretuje 

spotkanie w Els Quatro Gats jako zwykłą pogawędkę przy trunku i przekąskach. Jedyna 

                                            
108 O wyjątkowej roli kawiarni El Quatre Gats pisze Anna Sawicka w szkicu pt. Els Quatre Gats de Barcelona 
y Jama Michalika de Cracovia. Dos focos de cultura modernista (2000), opublikowanym w Acta Universitatis 
Wratislaviensis, No2220, Estudios Hispánicos VIIII. 



~ 269 ~ 
 

nadzieja w tym, iż bardziej dociekliwi odbiorcy, napotykając na swojej czytelniczej 

drodze element egzotyki kultury oryginału, jakim jest tertulia, zechcą sprawdzić, co 

naprawdę pod tym terminem się kryje. Z pewnym prawdopodobieństwem można nawet 

stwierdzić, iż takie było zamierzenie pary tłumaczy Cienia wiatru na język polski, Beaty 

Fabjańskiej-Potapczuk i Carlosa Marrodána Casasa. 

Przytoczone fragmenty i analiza przekładu zawartych w nich elementów 

kulinarno-gastronomicznych wykazały, iż granice kulturowe wchodzą w bezpośrednią 

relację z tłumaczeniem pojmowanym jako proces i produkt owego procesu. W każdym 

badanym przypadku przekładu, czy to z polskiego na hiszpański, czy z hiszpańskiego na 

polski, tłumacze wybierali strategie i techniki dopasowane do potrzeb potencjalnych 

odbiorców tekstu docelowego. Świadomość oczekiwań czytelników przekładu stanowi 

zatem jeden z kluczowych elementów przekładu literatury popularnej, w której 

przypadku liczy się nie tylko jakość tekstu, ale także liczba sprzedanych egzemplarzy.  

Sfera kulinarna stanowi jednocześnie część szeroko pojętej popkultury, 

świadczyć może o tym chociażby ilość wydawanych książek kulinarnych i emitowanych 

programów o tej tematyce, stąd przekład kuchennych odniesień to nic innego, jak rodzaj 

przekładu elementów popkultury oryginału. Natomiast użyte w tekstach literackich 

nazwy potraw czy alkoholi stają się intertekstualnym nawiązaniem do przepisów 

kulinarnych lub procedur produkcji danego trunku109. Literackie spożywanie pokarmów 

wykracza poza zwykłą chęć uwiarygodnienia postaci, która, aby móc żyć w świecie 

przedstawionym w utworze, powinna od czasu do czasu wykonać niezbędne do tego 

czynności. Dzięki pojawiającym się nazwom potraw czy scenom przedstawiającym ich 

konsumpcję przez bohaterów, czytelnik może jednocześnie identyfikować się 

z literackimi postaciami, uwierzyć w „swojskość” przedstawionej rzeczywistości lub 

dowiedzieć się czegoś nowego na zasadzie interkulturowej wymiany. Dlatego też 

zasadnie jest stwierdzenie, iż przekład sfery kulinarnej może przyczynić się do 

wytworzenia interkulturowej relacji poznawczej między kulturą wyjściową i docelową, 

jeżeli taka będzie decyzja tłumacza. Tłumaczenie kulinariów można zatem 

zaklasyfikować jako tłumaczenie elementów popkultury, czyli tytułową „popkulturę 

w przekładzie”. 

                                            
109 Być może przepisy kulinarne czy procedury związane z wytwarzaniem alkoholi czy zaparzaniem kawy 
nie są tekstami literackimi, jednakże z pewnością zasadnym jest użycie w ich przypadku terminu „teksty 
kultury”, zostały one bowiem nie tylko rozpowszechnione, ale także w większości przypadków spisane. 



~ 270 ~ 
 

Jednocześnie warto odnotować pewną prawidłowość w przekładzie literatury 

popularnej na przykładzie kulinarnych jego aspektów. Ponieważ polisystem literatury 

hiszpańskiej został zaklasyfikowany jako silny, dlatego literatura tłumaczona na 

hiszpański w większym stopniu przyjmuje cechy literatury kultury docelowej. Stąd tak 

częste posługiwanie się adaptacją komunikatów językowo-kulturowych 

w tłumaczeniach dzieł Andrzeja Sapkowskiego na hiszpański. Zastosowanie tej strategii 

pozwala odbiorcy tekstu docelowego wierzyć we fragmentaryczną hiszpańskość 

przedstawionej rzeczywistości. Szczególnym przypadkiem jest tłumaczenie powieści 

Marka Krajewskiego, w której nazwy potraw nie zostały zastąpione daniami 

hiszpańskimi, ale ich nazwy, oryginalnie w języku polskim, zostały w większości 

zniemczone. Inną strategię obserwujemy w przypadku tłumaczenia hiszpańskiej 

literatury popularnej na język polski. Mimo że również mamy do czynienia z adaptacją 

odniesień do kuchni hiszpańskiej, niemniej jednak tłumacz zdaje sobie sprawę, iż 

czytelnik polski, pochodzący z kultury uznawanej za „półperyferyjną” może być 

zainteresowany elementami kultury oryginału. Dlatego przekład Przygód Kapitana 

Alatriste na język polski obfituje w przypisy objaśniające niektóre elementy kultury 

wyjściowej. Użycie dodatkowych przypisów zależy jednak w pełni od podejmowanych 

przez tłumacza indywidualnych decyzji. Przypisów bowiem zabrakło w przekładzie 

Cienia wiatru Carlosa Ruiza Zafóna, para tłumaczy zdecydowała się jednak na częściową 

egzotyzację wzbogaconą o wyjaśnienie w samym tekście. Różnorodność technik oraz 

zaakcentowaną różnicę potrzeb potencjalnych czytelników w zależności od kultury, 

z której pochodzą, trafnie podsumowała Elżbieta Skibińska: 
 
Wielka literatura centralna „nie potrzebuje” do swojego rozwoju pożywienia importowanego 
z obcych kuchni. Literacki import służy raczej wzbogaceniu oferty o nowe smaki. (…) Inaczej 
rzeczy się mają w literaturze półperyferyjnej, jaką jest literatura polska. (…) Po roku 1989 
import literacki przyczynił się do rozwoju nowych odmian powieści w oparciu o obce 
wzorce. (2008: 266) 
 

Mimo że badaczka analizuje polsko-francuskie relacje przekładowe, przywołane 

stwierdzenie jest równie prawdziwe dla relacji polsko-hiszpańskich. Pomimo 

oczywistych różnic, literatura hiszpańska, podobnie jak literatura francuska, jest 

literaturą centralną, w której polisystemie przekłady polskiej literatury popularnej 

funkcjonują jako wzbogacenie lub ciekawostka. 

 



~ 271 ~ 
 

3.2. Bezpośrednie odniesienia do popkultury w literaturze popularnej 
a przekład 

 

Analizując miejsce przekładu w popkulturze oraz funkcję elementów popkultury 

w przekładzie, nie sposób nie odnieść się do najbardziej ewidentnych, chociaż nie 

najczęściej spotykanych oznak tej relacji w literaturze popularnej. Mimo że tak 

specyficzny dla tego typu literatury język, nazwany w niniejszej rozprawie językiem 

cool, jak i polifonia czy intertekstualne nawiązania stanowią przejaw wpływów, jakie 

popkultura wywiera na literaturę popularną (co zostało wielokrotnie podkreślone), 

najbardziej oczywistym znakiem obecności popkultury w literaturze popularnej są 

bezpośrednie do niej odniesienia w tekście. Jak zauważa Marek Krajewski, popkultura 

w obecnym momencie rozwoju dąży do samowystarczalności: 
Kultura popularna zawdzięczająca swoją żywotność i czerpiąca głównie, jak chcieli jej 
krytycy, z dóbr i zasobów kultury wyższej (…) nie potrzebuje już dziś tematów, wątków, 
estetyki tworzących to, co elitarne. (…) z dnia na dzień stała się samowystarczalna. (…) 
Autentyczność kultury popularnej wynika dziś również z opanowania przez nią zdolności do 
wytwarzania własnych uzasadnień. (2005: 211) 

  

Przedstawiona sytuacja ogólna scharakteryzowanego przez Krajewskiego perpetum 

mobile popkultury odciska swoje piętno także na literaturze popularnej, chociaż 

w mniejszym stopniu niż na telewizji, radiu czy reklamie, które, w odróżnieniu od 

literatury popularnej, często całkowicie rezygnują z odniesień do kultury wysokiej. 

Należy bowiem zaznaczyć, iż w tekstach literackich określanych mianem popularnych 

nadal częstsze są nawiązania do kultury określanej mianem elitarnej, do kultury 

ludowej, obyczajowości oraz literatury wysokoartystycznej, zaliczanej do lokalnego lub 

światowego kanonu. To dzięki obecności tych elementów, w myśl zasady repetycji, 

zostają zaspokojone podstawowe intelektualne potrzeby odbiorcy danego dzieła. Ma to 

poniekąd wymiar praktyczny. Nie licząc tak zwanych „ikon popkultury” (jak na przykład 

figury Elvisa czy Marilyn Monroe) oraz „popkulturowych uniwersaliów”, większość 

elementów popkultury charakteryzuje szybkie przemijanie, a ich przetrwanie zależy od 

aktualnych tendencji. Autorzy, mając na względzie fakt, iż popularna w danym 

momencie postać czy „kultowy” produkt, mogą za kilka miesięcy stracić swoją pozycję, 

stronią od nadużywania eksplicytnych popkulturowych nawiązań, wybierając 

bezpieczniejszą opcję odniesień do szeroko pojętej kultury oraz literatury 

wysokoartystycznej. Dlatego też popkultura w literaturze popularnej obecna jest 



~ 272 ~ 
 

częściej (i przede wszystkim) poprzez użycie wymienionych i przeanalizowanych 

w niniejszej rozprawie technik i nawiązań, niż w postaci eksplicytnych metanawiązań. 

Niemniej jednak w wielu tekstach można odnaleźć bezpośrednie odniesienia do 

takich przejawów popkultury jak zawsze modna tematyka wampiryczna, cytowane 

mogą być nazwy młodzieżowych grup muzycznych, nazwiska piłkarzy, piosenkarzy 

i piosenkarek, pojawiają się również nawiązania do programów, reklam telewizyjnych, 

itp.  

Przekład tego typu relacji i nawiązań nie różni się od przekładu innych 

elementów kulturowych110. I w tym przypadku tłumacz może zastosować technikę 

egzotyzacji (stosując lub nie dodatkowe objaśnienia w tekście lub przypisy) lub 

naturalizacji (zwanej też adaptacją), w zależności od potrzeb potencjalnego czytelnika 

kultury docelowej, wymogów wydawnictwa oraz typu tłumaczonego tekstu. 

Na bezpośrednie odniesienia do szeroko pojętej popkultury natknąć się może 

czytelnik Sagi o wiedźminie. Andrzej Sapkowski stosuje bowiem szeroką gamę 

intertekstualnych i kulturowych nawiązań, sprawiając, iż wiedźmiński świat staje się 

kulturowym patchworkiem pozszywanym z nawiązań do sztuki i literatury 

wysokoartystycznej oraz aluzji do popkulturowych ikon, powieści grozy, tendencji, 

języka reklam: 
 
Łodzianin testuje także literacką wiedzę czytelnika, odwołując się co chwila do znanych, ale 
także i mniej popularnych dzieł. Trafiają się cytaty z Sienkiewicza (…), z klasycznych 
powieści grozy: osioł wampira Emiela Regisa nosi imię Draakul. (Szczepaniak, 2002: 184) 
 

 Odniesienia do popkultury w prozie Andrzeja Sapkowskiego nie ograniczają się 

jednak do intencjonalnych antroponimów i toponimów. Jako że uprawiany przez pisarza 

gatunek wymaga stworzenia paralelnego, prawdopodobnego, ale nierealistycznego 

świata, posługiwanie się bezpośrednimi odniesieniami do elementów popkultury 

w niezmienionej w porównaniu z rzeczywistością empiryczną formie mogłoby 

w pewnym stopniu zaburzyć koherencję świata przedstawionego. Dlatego też autor 

posługuje się jasnymi, ale przemyślanymi technikami wplatania popkulturowego kodu 

w kanwę swoich opowiadań i powieści: 
Miniaturowe samostrzały wymyślił i opatentował niejaki Gabriel, rzemieślnik z Verden. 
Reklamował je sloganem „Obroń się sam”. Dookoła srożą się bandytyzm i przemoc, głosiła 

                                            
110 Warto przypomnieć, iż termin „elementy kulturowe” jest skrótem myślowym stosowanym w teorii 
przekładu. W rzeczywistości wszystkie elementy tekstu literackiego są elementami kulturowymi, 
włączając w to także język. W translatoryce kulturowymi zwykło się jednak określać elementy tekstu, 
które w specyficzny sposób łączą się z kulturą wyjściową (por. Hejwowski, 2006: 71-72). 



~ 273 ~ 
 

reklama. Prawo jest bezsilne i nieporadne. Obroń się sam! Nie wychodź z domu bez 
poręcznego samostrzału marki „Gabriel”. Gabriel to twój stróż, Gabriel uchroni przed 
bandytą ciebie i twoich bliskich. (Wieża jaskółki, 254) 

 

El auto-disparador en miniatura lo había diseñado y patentado un tal Gabriel, artesano de 
Verden. Lo anunciaba con el eslogan: “Defiéndete solo”. Alrededor tuyo campan el bandidaje 
y la violencia, decía el anuncio. La ley es impotente y sin fuerza. ¡Defiéndete solo! No salgas 
de casa sin el auto-disparador manual de la marca Gabriel. Gabriel es tu ángel de la 
guarda, Gabriel os protege a ti y a los tuyos de los bandidos. (La torre de la golondrina, 202) 

 

W przedstawionym przykładzie Wieży jaskółki pojawia się wzmianka o miniaturowych 

samostrzałach, które stały się niezwykle popularne wśród bohaterów powieści. Poza 

opisem broni, narrator przytacza obszerny fragment reklamy, która zachęca do kupna 

słowami: „Obroń się sam! Nie wychodź z domu bez poręcznego samostrzału marki 

‘Gabriel’”. Oczywiste nawiązanie do języka reklam stanowi zderzenie rzeczywistości, 

w której funkcjonują bohaterowie, z mechanizmami współczesnego świata popkultury. 

Połączenie wyraźnie archaizowanych realiów świata przedstawionego z hasłami 

reklamowymi automatycznie uruchamia skojarzenia medialne czytelnika (por. 

Urbańska-Mazuruk, 2009: 103). W oryginale pojawia się także charakterystyczna dla 

indywidualnego stylu autora gra językowa, której podstawą jest wieloznaczne imię 

„Gabriel”, które jest jednocześnie nazwą własną „poręcznego samostrzału”, ale także 

przywołuje postać Archanioła Gabriela, stąd zdanie „Gabriel to twój stróż” staje się co 

najmniej dwuznaczne. Samostrzał „Gabriel” jest stróżem spokoju lub, niczym anioł stróż, 

dba o rodzinne bezpieczeństwo. Tłumacz przygód wiedźmina na język hiszpański nie 

miał większych problemów z oddaniem autorskiego zamysłu Andrzeja Sapkowskiego 

w przekładzie. Perswazyjny język reklam (tak polski, jak hiszpański) posługuje się 

podobnymi technikami: bezpośredni zwrot do adresata, tryb rozkazujący, czasowniki 

w drugiej osobie liczby pojedynczej lub mnogiej. Stąd czytelnik tekstu docelowego, 

podobnie jak odbiorca oryginału, bez przeszkód skojarzy zdanie: ¡Defiéndete solo! No 

salgas de casa sin el auto-disparador manual de la marca Gabriel z językiem 

współczesnych mediów i współczesnej popkultury. Mimo że oryginalny przekaz i styl 

zostały zachowane, warto zauważyć, iż w tekście docelowym doszło do drobnej zmiany 

względem tekstu wyjściowego. Oryginalny „poręczny samostrzał marki Gabriel” 

w przekładzie to el auto-disparador manual de la marca Gabriel (czyli „ręczny samostrzał 

marki Gabriel”). Doszło zatem do ciekawej, acz niewielkiej pomyłki wynikającej 

z podobieństwa polskich rzeczowników „poręczny” (hiszp. cómodo, manejable) 

i „ręczny” (hiszp. manual), która nie wpływa znacząco na mikro i makrokontekst zdania, 



~ 274 ~ 
 

w którym ów przymiotnik został użyty. Co się zaś tyczy gry słownej, wprawdzie 

w przekładzie stała się bardziej dosłowana: Gabriel es tu ángel de la guarda, jednakże 

ogólny sens i potencjalny odbiór są adekwatne w stosunku do możliwej percepcji tego 

fragmentu oryginału przez czytelnika kultury wyjściowej. 

Andrzej Sapkowski w Cyklu o wiedźminie stroni od innych niż toponimiczne 

i antroponimiczne, bezpośrednich nawiązań do elementów popkultury, jednakże 

w tomie Chrzest ognia tworzy postać wampira Emiela Regisa Rohelleca Terzieff-

Godefroya, przywołując tym samym ugruntowany przez literaturę i kino stereotyp, 

pozornie potwierdzając, że wampir Regis niewiele różni się od hrabiego Draculi (por. 

Kaczor, 2006: 110). 

Wampir, który zadomowił się we współczesnej popkulturze to „umrzyk, który 

nawet po śmierci żyje swym martwiczym życiem, lata często pod postacią nietoperza 

i szkodzi żyjącym na różne sposoby, czasem nawet, wysysając z nich krew” (Sapkowski, 

2001: 208). Złowroga postać wampira, który opuszcza nocami mogiłę, aby szkodzić 

ludziom, posiada jednak dawny, jeszcze przedchrześcijański, rodowód (por. Podgórscy, 

1998: 408). To literatura grozy oraz filmy o podobnej tematyce sprawiły, iż wampir 

zagościł na stałe we współczesnej popkulturze. Do popularyzacji ludowego mitu i samej 

postaci przyczyniły się z pewnością klasyczne, dziewiętnastowieczne opowiadania: 

Carmilla Sheridana La Fanu z 1872 roku i Dracula Brama Strokera z roku 1897, chociaż 

wampir w literaturze zaistniał wcześniej. Jak stwierdza Andrzej Sapkowski w swoim 

traktacie na temat literatury fantasy pt. Rękopis znaleziony w smoczej jaskini:  
W wampirze zakochała się nieprzeliczona rzesza twórców i artystów. Z tych, którzy do 
tematu zaś coś wnieśli, należy wymienić Gottfrieda Augusta Brugera (autora słynnej Leonory 
z 1773, bodaj pierwszego upiora-wampira w literaturze pięknej), doktora Palidori 
(uczestnika słynnych balang w willi Deodati nad Jeziorem Genewskim, 1816) (…), Fredricha 
Murnaua. Romana Polańskiego, Wernera Herzoga, Francisa Forda Coppolę, nie należy 
zapominać o nazwiskach jak Bela Lugosi, Christopher Lee, Klaus Jinsky i Gary Oldman. 
A także o Annie Rice, która w chwili, gdy wydawało się, że o wampirach nie można 
powiedzieć już niczego ciekawie nowego, wymyśliła Lestata. (2001: 209) 
 

To właśnie dzięki poczytnej literaturze oraz filmom wspomnianych już Romana 

Polańskiego, Wernera Herzoga i Francisa Forda Coppoli postaci wampiryczne wkroczyły 

na popkulturowe salony, a moda na poruszanie wątku nieśmiertelnego upiora-

krwiopijcy co pewien czas powraca do łask. Tak też się stało, gdy Anne Rice 

opublikowała Wywiad z wampirem (1976), pierwszą powieść z cyklu Kroniki wampirów 

oraz, gdy książka ta trafiła w 1994 roku na wielki ekran za sprawą Neila Jordana. 

W głównych rolach wystąpili Brat Pitt i Tom Cruise, odświeżając tym samym obraz 



~ 275 ~ 
 

wampira w popkulturze. Niewątpliwie kultowy stał się również amerykański film Buffy, 

postrach wampirów z 1992 roku, na którego podstawie w 1997 roku powstał popularny 

serial telewizyjny pod tym samym tytułem, nadawany do 2003 roku oraz serial 

„pochodny” Anioł ciemności (1999-2004). Kolejny wampiryczny zryw to początek XXI 

wieku i Saga Zmierzch (2005-2010) autorstwa Stephanie Mayer. Adaptacja filmowa 

powieści o miłości Belli i wampira Edwarda doprowadziła do prawdziwej 

wampiromanii, której owocem są seriale jak Pamiętniki wampirów lub Czysta krew 

i niezliczone, podobne do Sagi Zmierzch, pozycje książkowe.  

Andrzej Sapkowski, pomiędzy kolejnymi nawrotami popkulturowej „choroby” 

zwanej wampiromanią, postanowił wykorzystać wątek wampira w swojej Sadze 

o wiedźminie. Wprawdzie nie jest to element centralny cyklu, a postać Regisa pojawia się 

stosunkowo późno, autor kreuje nowy wizerunek wampira, wyzwalając go 

z przywołanego wzorca dzięki parodii, co ma wymiar „oczyszczający” dla przyjęcia 

innowacji (por. Kaczor, 2006: 110) oraz wpisuje cykl w szeroko pojęty, silny 

i odradzający się nurt wampiryczny popkultury. Regis przyłącza się do kompanii Geralta 

jako cyrulik, jednakże wkrótce potem wychodzi na jaw jego prawdziwa tożsamość. 

Poprzez zgrabny wywód, Regis rozwiewa wszelkie obawy i wątpliwości 

współtowarzyszy, zaprzeczając większości mitów i legend na swój temat. 

Skonstruowana przez Sapkowskiego postać wampira okazuje się w istocie anty-

wampirem czy też wampirem sparodiowanym, któremu nie groźne są krucyfiksy, 

osikowy kołek, ani nawet czosnek. W zabawnej opowieści Regis dementuje wszelkie 

„plotki” na temat wampirów, włącznie z funkcją ludzkiej krwi, która nie jest wampirom 

niezbędna do życia, a stanowi rodzaj wytrawnego trunku, który działa na nie podobnie, 

jak alkohol na ludzi. Czytelnik dowiaduje się również, iż Regis jest abstynentem 

i zaleczonym „krwioholikiem”. Jest to główny element parodii stereotypowego wampira, 

który sprawia, iż postać Regisa, mimo że wzorowana na popkulturowym modelu, 

reprezentuje zupełnie nową, wampirzą jakość: 
 
– Później – ciągnął Regis – wystąpiły alarmujące objawy. Zabawa i towarzystwo zaczęły 
pełnić rolę absolutnie drugorzędną. Zauważyłem, że mogę się bez nich obyć. Wystarczająca 
i naprawdę ważna stała się krew, nawet pita...  
– Do lustra? – wtrącił Jaskier.  
– Gorzej – odrzekł spokojnie Regis. – Ja nie odbijam się w lustrach.  
Milczał czas jakiś. 
 – Poznałem pewną... wampirkę. Mogło to być, i chyba było, coś poważnego. Przestałem 
szaleć. Ale nie na długo, Odeszła ode mnie. A ja zacząłem pić w dwójnasób. (…) Zacząłem 
wreszcie robić rzeczy niedopuszczalne, absolutnie nieakceptowalne, takie, jakich nie robi 
żaden wampir. Zacząłem latać po pijanemu. Którejś nocy chłopaki posłali mnie do wsi po 



~ 276 ~ 
 

krew, a ja chybiłem dziewczyny idącej ku studni, z rozpędu wyrżnąłem w cembrowinę... 
Chłopi mało mnie nie zatłukli, na szczęście nie wiedzieli, jak się do tego zabrać... Podziurawili 
mnie kołkami, odrąbali głowę, oblali wodą święconą i zakopali. Przedstawiane sobie, jak 
czułem się po przebudzeniu? (Chrzest ognia, 285) 
 
– Después – siguió Regis, – aparecieron síntomas alarmantes. La diversión y la compañía 
comenzaron a jugar un papel secundario. Observé que podía vivir sin ellos. Lo que se volvió 
suficiente y verdaderamente importante era la sangre, incluso bebiendo a solas... 
– ¿Y no te sentías mal al mirarte al espejo? —preguntó Jaskier. 
– Yo no me reflejo en los espejos —contestó Regis tranquilo. 
Guardó silencio durante un tiempo. 
– Conocí a cierta... vampira. Pudo haber sido, lo fue incluso, algo importante. Dejé de hacer 
locuras. Pero no mucho tiempo. Me dejó. Y yo comencé a beber por duplicado. (…). Comencé 
por fin a hacer cosas intolerables, totalmente inaceptables, como las que no hace ningún 
vampiro. Comencé a volar yendo borracho. Una de las noches, los muchachos me mandaron 
a por sangre a la aldea y yo erré a una muchacha que iba al pozo, del impulso me clavé en el 
brocal... Los aldeanos por poco no me apiolan, por suerte no sabían cómo hacerlo. Me 
agujerearon con estacas, me cortaron la cabeza, me rociaron con agua bendita y me 
enterraron. ¿Os imagináis cómo me sentía cuando me desperté? (Bautismo de fuego, 218– 
219) 
 
 

Przedstawiony fragment stanowi część wspomnianego wykładu, w którym Regis 

dementuje popkulturowe mity związane z pojmowaniem wampirów. Przytoczony cytat 

to kulminacyjny moment opowieści, kiedy to bohater przyznaje się do „krwioholizmu” 

oraz przedstawia jego skutki. Sama konstrukcja wypowiedzi, użyty w tekście 

wyjściowym język oraz system popkulturowych skojarzeń nie stanowią poważniejszego 

problem translatorskiego. Wampirze stereotypy funkcjonują podobnie, jeżeli nie tak 

samo, we wszystkich państwach kultury zachodniej, niezależnie czy będzie to Polska, 

Francja, Hiszpania czy Wielka Brytania. Postać wampira jest bowiem stałym elementem 

popkultury, jakiekolwiek modyfikacje w jej pojmowaniu czy obrazowaniu (np. 

transformacja od potwornie brzydkiego Nosferatu do przystojnego Lestata) obejmują 

swym zasięgiem praktycznie cały popkulturowy obszar. Dlatego też w przekładzie 

opowieści Regisa na hiszpański sieć popkulturowych skojarzeń i powiązań pozostaje 

nienaruszona. Czytelnik tekstu docelowego, podobnie jak odbiorca oryginału, będzie 

w stanie uruchomić odpowiednie, wampirze skojarzenia. 

Mimo że oryginalny zamysł oraz sieć nawiązań inter-popkulturowych pozostaje 

w przekładzie niezmieniona względem oryginału, na uwagę zasługuje tłumaczenie kilku 

fragmentów związanych z „krwioholizmem”. W tekście wyjściowym autor posługuje się 

powszechnie znanymi wyrażeniami, które mają związek z nadużywaniem alkoholu jak: 

„pić do lustra” czy „po pijanemu”, dostosowując je do sytuacji Regisa. Konfrontacja 

przytoczonych zwrotów z postacią wampira sprawia, iż ogólny wydźwięk fragmentu 

staje się komiczny: wampir bowiem nie odbija się w lustrze, zatem nie może nawet do 



~ 277 ~ 
 

niego pić, a zamiast prowadzić czy powozić, bohater „lata po pijanemu”. W rezultacie 

przedstawienie Regisa jako „krwioholika” ma wymiar komiczny, podkreślony grą 

słowną, którego podstawę stanowi wyrażenie „pić do lustra”. W języku hiszpańskim nie 

funkcjonuje jednak frazeologizm beber al espejo jako określenie samotnego spożywania 

napojów wysokoprocentowych. W związku z powyższym zabawna wymiana zdań 

między Regisem a Jaskrem nie może zostać oddana w tekście docelowym zgodnie 

z zamysłem autora, a zastąpienie wyrażenia podobnym nie wchodzi w grę, gdyż element 

braku odbicia w lustrze jest w tej sytuacji translatorskim inwariantem. Tłumacz musiał 

całkowicie zrezygnować z odtworzenia gry językowej w tekście docelowym. 

Hiszpańskojęzyczny Regis sam kończy niedokończone w oryginale zdanie: incluso 

bebiendo a solas (dosł. „nawet pijąc samotnie”), wówczas Jaskier zadaje mu pytanie ¿Y no 

te sentías mal al mirarte al espejo? (dosł. „I nie czułeś się źle patrząc na siebie w lustrze”), 

na co wampir odpowiada Yo no me reflejo en los espejos (dosł. „ja nie odbijam się 

w lustrach”). Pomimo pewnej straty względem oryginału, w przekładzie zostaje 

zachowany pewien ładunek komiczny, choć nieporównywalnie mniejszy niż w tekście 

wyjściowym. 

W swojej prozie Andrzej Sapkowski wykorzystuje popkulturowe zjawiska, które 

stanowią podstawę jego gry z czytelnikiem i jego kompetencjami. Dlatego odpowiedni 

przekład odniesień do popkultury jest istotny, chociaż, jak można było zaobserwować 

w przykładach, nie nastręcza on wielu translatorskich trudności. 

Sporadyczne odniesienia do elementów popkultury odnajdujemy również 

w powieści Przygoda Fryzjera Damskiego Eduarda Mendozy. Autor od czasu do czasu 

umieszcza w swojej narracji nazw drużyn piłkarskich, tytuły piosenek czy kultowych 

czasopism: 

 

 La aventura del tocador de señoras Przygoda fryzjera damskiego 
(tłum. Marzena Chrobak) 

1. 

En canto a las canas, nada concluyente se podía 
decir, toda vez que llevaba el pelo teñido con 
un tinte de excelente calidad, muy distinto, ay 
de mí, al que había aplicado un par de horas 
antes, y que a aquellas alturas, de resultas del 
calor, me estaba dejando la cara como la de un 
supporter del Chelsea. (s.128) 

Co do jej włosów, ich koloru nie udało się 
ustalić w sposób rozstrzygający, ponieważ 
miała nałożoną farbę wysokiej jakości, bardzo 
różną, aj, ja biedny, od tej, którą pofarbowałem 
sobie włosy kilka godzin temu, a która teraz, 
z powodu upału, farbowała mi twarz na barwy 
kibica Chelsea. (s. 95) 

2. 
Disculpe la ignorancia de esta pobre rucia (…) 
Le traigo unos Kinder Sorpresa en las 
pedorreras, pero me paice que han fundido con 
las calores. (s. 210-211) 

Wybaczcie nieuczonej wiejskiej babie (…) 
Niosę mu w galotach Kinderniespodziankę, 
ale coś mi się widzi, że się rozmygliła w ten 
gorąc. (s.158) 
 



~ 278 ~ 
 

3. 

De aquella habitación, además de la luz ya 
mencionada, salían los suaves acordes de una 
partitura clásica que reconocí al punto: Only 
you, uno de los grandes éxitos de los Platters. 
(s. 282-283) 

Z owego pokoju, oprócz wspomnianego już 
światła, dochodziły łagodne dźwięki 
klasycznego utworu, który rozpoznałem 
w mgnieniu ucha: Only you, jeden 
z największych przebojów Plattersów. (s. 211) 

4. 
Registrando la casa (…) encontré los discos, 
una pila de Playboys del año de la catapún 
y este viejo revolver. (s. 299) 

Przeszukując dom (…) znalazłam płyty, stertę 
przedpotopowych „Playboyów” i ten stary 
rewolwer. (s. 224) 

 

W tabeli zebrane zostały przykłady wprowadzenia do powieści elementów światowej 

popkultury jak: la [cara] de un supporter del Chelsea (fragment 1), unos Kinder Sorpresa 

(fragment 2), Only you, uno de los grandes éxitos de los Platters (fragment 3) oraz 

Playboys (fragment 4).  

Wszystkie pojawiające się w tekście wyjściowym popkulturowe odniesienia 

należą do szeroko pojętej popkultury zachodniej. Nie są to elementy, które wyrosły na 

gruncie polskim lub hiszpańskim, stanowiąc popkulturowe „regionalizmy”, a odniesienia 

do ogólnie znanych i popularnych piosenek, czasopism, słodyczy. Przekład 

przytoczonych fragmentów nie stanowi pod tym względem tłumaczeniowego problemu. 

Nazwa drużyny futbolowej (fragment 1) oraz tytuł piosenki (fragment 3) zostały 

przetransferowane do tekstu docelowego w niezmienionej, anglojęzycznej formie. 

Nazwa zespołu Platters (fragment 3) została dostosowania do wymogów polskiej 

morfologii, podobnie jak tytuł czasopisma „Playboy” (fragment 4), a hiszpańska Kinder 

Sorpresa (fragment 2) została zastąpiona polskojęzyczną nazwą tego powszechnie 

znanego i lubianego smakołyku: „Kinder niespodzianka”. 

Eduardo Mendoza wprawdzie umieścił w swej powieści elementy popkultury, 

jednakże ich ilość jest ograniczona, a ich funkcja jest typowo ornamentalna. Jak to trafnie 

ujęła Anna Majkiewicz, nie wszystkie przytoczenia i cytowania muszą od razu 

aktywizować kontekst historycznoliteracki lub kulturowy, pewne przywołania mogą 

spełniać funkcję intelektualnego lub kulturowego ozdobnika (por. 2008: 91). 

W Przygodzie fryzjera damskiego przytoczenia elementów popkulturowych spełniają 

jeszcze jedną, dodatkową funkcję: zwracają uwagę czytelnika, utrzymując jego 

zainteresowanie lekturą. Identyfikacja elementu znanego sprawia, iż świat 

przedstawiony w powieści, pomimo swojego groteskowego i absurdalnego charakteru, 

nosi znamiona swojskości, dzięki czemu odbiorca, tak oryginału, jak przekładu na język 

polski, nie czuje się całkowicie wyobcowany i zagubiony. 



~ 279 ~ 
 

Odniesienia do popkultury pojawiają się w popularnych powieściach stosunkowo 

rzadko w porównaniu z częstotliwością użycia przytoczeń i nawiązań do pre-tekstów 

i elementów kultury zwanej wysoką. Jednakże uprawiany przez Artura Péreza-Reverte 

gatunek popularnego felietonu, będącego jednocześnie komentarema rzeczywistości 

współczesnej Hiszpanii, różni się od powieści Sapkowskiego czy Mendozy także tym, iż 

w jego przypadku nawiązania do popkultury stanowią kluczowy element konstrukcyjny. 

Skoro autor decyduje się na subiektywny opis i ocenę hiszpańskiej rzeczywistości końca 

XX i początku XXI wieku, nie może nie odnieść się do wszechobecnej „popkulturyzacji” 

rzeczywistości.  

Bezpośrednie przywołanie „ikon popkultury” ma miejsce w niektórych tytułach 

felietonów Péreza-Reverte. Na przykład tekst zatytułowany Como pude vivir sin 

Beckham?/ Jak mogłem żyć bez Beckhama? z pewnością zwróci uwagę czytelników ze 

względu na pojawienie się nazwiska znanego angielskiego piłkarza, który w swoim 

czasie zasilił szeregi Realu Madryt. Tytuł stanowi jedynie preludium do całej serii 

odwołań do postaci i zjawisk szeroko pojętej popkultury, które w danym momencie 

rządziły świadomością mieszkańców Hiszpanii, Europy i Świata: 
 

¿Cómo pude vivir sin Beckham? 
La legítima del balompedista, la Spice pija esa, o ex, o lo que sea, sí que me sonaba de verla 
en la tele hace años (…) cuando estaba con las otras (…) y las discográficas sacaban cada 
semana un grupo de pavas imitándolas, al rebufo del asunto. (…) y mucho me temo que de 
ahora en adelante, me interesen o no el fútbol, las spices pijas y las guarderías japonesas, 
Beckham formará parte de mi vida para siempre jamás. (No me cogeréis vivo, 328) 
Jak mogłem żyć bez Beckhama? 
Ślubną kopacza, tę śmieszną Spice, czy eks, zresztą mniejsza o to, przypominam sobie 
z telewizji sprzed kilku lat (…), kiedy była z pozostałymi (…) a na listach przebojów 
pojawiała się co tydzień jakaś grupa laleczek, które je naśladowały, załapując się na ich 
pociąg. (…) i poważnie się obawiam, że do tej chwili, czy będę się interesował piłką nożną czy 
nie, smutnymi Spice i japońskimi przedszkolami, Beckham na zawsze pozostanie już częścią 
mojego życia. (A w Madrycie nadal znakomicie, 68) 

 

W przytoczonym fragmencie problematycznym okazał się przekład nazw własnych 

związanych z aspirującym do miana kultowego, pierwszym girls bandem: Spice Girls, 

którego pojawienie się na rynku muzycznym odcisnęło swoje piętno na światowej 

popkulturze. W tekście pojawiają się dwa odniesienia do tego zespołu: la Spice pija 

i w liczbie mnogiej las spices pijas. Określenie la Spice pija to hiszpańska wersja 

anglojęzycznego przydomku Posh Spice (czyli dosłownie „elegancka, wytworna 

„spicetka”) który został nadany Victorii Beckham w czasach, gdy występowała w tej 

popularnej żeńskiej grupie wokalnej. Victoria była znana z zamiłowania do markowych 



~ 280 ~ 
 

ubrań, co odróżniało ją od koleżanek, niewinnej Emmy, Baby Spice, rudowłosej Geri, 

Ginger Spice, zwariowanej Mel B., czyli Scary Spice oraz amatorki stylu sportowego Mel 

C. znanej jako Sporty Spice. Przydomki w języku hiszpańskim nie różniły się od 

przezwisk nadanych „spicetkom” przez brytyjską prasę, chociaż dwa z nich doczekały 

się uznanych przekładów na język hiszpańskich. Dotyczyło to przede wszystkim 

pseudonimu Mel B. po hiszpańsku la Spice terrible i Victorii111, Posh Spice, czyli la Spice 

pija. Wraz z transferem męża Victorii, brytyjskiego piłkarza Davida Beckhama, do Realu 

Madryt i przenosinami jego rodziny do Hiszpanii, w tamtejszej prasie częściej zaczął 

pojawiać się przetłumaczony na hiszpański pseudonim la Spice pija niż jego wersja 

pierwotna. Przy czym należy odnotować, iż w Polsce pseudonimy członkiń znanego girls 

bandu nigdy nie doczekały się przekładu i do dzisiaj funkcjonują w anglojęzycznym 

oryginale. Stąd la Spice pija to po polsku Posh Spice, także w liczbie mnogiej. Stąd dziwi 

przesunięcie znaczeniowe w przekładzie hiszpańskojęzycznego pseudonimu Victorii 

Beckham. Wprawdzie przymiotnik pijo/-a może oznaczać również „snob/-ka”, jednakże 

zaproponowana polskojęzyczna wersja przydomku: „śmieszna Spice” nie oddaje 

charakteru byłej „spicetki”, amatorki ekskluzywnych ubrań z najwyższej półki, dodaje 

natomiast eksplicytny element wartościujący negatywnie zachowanie lub być może 

wygląd samej Victorii, element, który w oryginale jest jedynie zasugerowany. Podobnie 

zaskakuje opcja przekładu tego samego pseudonimu w liczbie mnogiej. Las spices pijas 

to już „smutne”, a nie „śmieszne Spice”, jak podpowiadałaby logika czy konsekwencja 

tłumaczeniowa. Dodatkowo i ten wybór doprowadza do nadania neutralnej nazwie 

własnej (nazwa własna Spice pija nie ma bowiem negatywnych kontacji, w odróżnieniu 

od samego określenia pijo) pejoratywnego wydźwięku. Same wybory tłumaczeniowe nie 

zaburzają koherencji tekstu wyjściowego, dochodzi jednak do konkretnej zmiany 

wartościowania postaci Victorii Beckham. Jeżeli w tekście oryginalnym narrator 

odnotowuje fakt istnienia niejakiej Posh Spice z lekką dozą ironii charakterystycznej dla 

swojego narracyjnego stylu, tak w wersji polskiej pojawia się eksplicytne i negatywne 

wartościowanie tej postaci, która została określona jako „śmieszna” czy „smutna”. 

Jednakże takie niuanse mogą zostać zauważone jedynie przez zagorzałych pasjonatów 

pary celebrytów funkcjonującej na świecie jako Posh & Becks lub w momencie 

porównania tekstu docelowego z wyjściowym.  
                                            
111 Część informacji można potwierdzić na portalu Portalmix.com na stronie dotyczącej historii zespołu 
Spice Girls: http://historico.portalmix.com/fanmix/enimagenes/spicegirls/index.php?f=2 (data 
konsultacji: 25.09.2010). 



~ 281 ~ 
 

Użycie pozornie niewinnych pseudonimów członkiń niegdyś niezwykle 

popularnego zespołu może nastręczać pewnych trudności, szczególnie w momencie, gdy 

przydomki te zaczynają stanowić część popkulturowego kodu językowego. Przytoczony 

przykład dobrze ilustruje różnice w funkcjonowaniu kolokwialnego rejestru języka 

polskiego i hiszpańskiego związane z dywergencjami społeczno-kulturowymi oraz 

pokoleniowymi. Niezwykła popularność zespołu Spice Girls ogranicza się tylko do 

drugiej połowy lat dziewięćdziesiątych XX wieku, kiedy to członkinie zespołu 

kształtowały trendy popkultury, z której grupa się wywodziła. Jednakże oddziaływanie 

zespołu Spice Girls było pod pewnymi względami ograniczone, nie wszystkich bowiem 

interesował popkulturowy, muzyczny nurt związany z żeńskimi grupami wokalnymi. 

Dlatego też tłumacz, prawdopodobnie niebędący fanem zespołu, dokonał transformacji 

przydomka Victorii Beckham w przekładzie na język polski. Także przeprowadzka 

rodziny Beckhamów do Hiszpanii sprawiła, iż przydomek Posh Spice i jego odpowiednik 

la Spice pija pojawiał się częściej w hiszpańskiej niż w polskiej prasie, a jego 

„shiszpańszczenie” jest naturalną konsekwencją społeczno-kulturowego kontekstu jego 

użycia i funkcjonowania w hiszpańskiej popkulturze. 

W innym felietonie pt. Mejorando a Shakespeare / Poprawiając Szekspira, Pérez-

Reverte wspomina o programach typu reality show jak Gran Hermano (hiszpańska 

wersja Big Brothera) oraz Operación Triunfo: 
Mejorando a Shakespeare  
Soy perro viejo en el oficio, y sé que ciertas cosas conviene detallarlas, porque él de enfrente, 
aunque (…) tenga una grabadora, tiende a simplificar, y a buscar frases que valgan para el 
titular, y a veces no capta las ironías o los matices, o (…) es una mula analfabeta que no 
siempre tiene la certeza absoluta de si Flaubert se hizo famoso tirándose a María José en 
Gran Hermano o cantando con Chenoa en Operación Triunfo. (No me cogeréis vivo, 172) 
 
 
 
Poprawiając Szekspira 
Jestem starym wyjadaczem w tym fachu i wiem, że pewne rzeczy należy uszczegółowić, bo 
ten naprzeciw mnie (…) będzie miał magnetofon i będzie starał się za wszelką cenę wyłowić 
zdania, które nadawałyby się na nagłówek, przez co nie wychwytuje ironii czy też 
podtekstów, a może niestety (…) jest mułem analfabetą, który nie zawsze jest tak do końca 
pewien, czy Flaubert stał się sławny, bo przeleciał Marię José w Big Brotherze, czy kiedy 
śpiewa z Chenoą w Idolu. (A w Madrycie nadal znakomicie, 75) 

 

Aluzja do dwóch kultowych w Hiszpanii (i na Świecie) formatów telewizyjnych służy 

tutaj podkreśleniu negatywnego aspektu stopniowo postępującego procesu 

„popularyzacji” rzeczywistości, który często wiąże się z nieznajomością podstawowych 

nazwisk i pojęć współtworzących kulturę wysoką i, paradoksalnie, także popularną. 



~ 282 ~ 
 

Pérez-Reverte krytykuje jednocześnie wtórny, dziennikarski analfabetyzm oraz 

obniżający się poziom programów telewizyjnych. Stąd wzmianki o Gran Hermano 

i Operación Triunfo w zaprezentowanych fragmentach felietonu. Przekład nazwy reality 

show Gran Hermano nie okazał się problemem translatorskim. Ten kultowy program 

telewizyjny, który wprowadził na mały ekran zwyczaj podglądania innych, pojawił się 

także w Polsce pod nazwą Big Brother i taka też wersja została zaproponowana 

w przekładzie. W tekście wyjściowym obok Gran Hermano pojawiła się wzmianka 

o hiszpańsko-argentyńskiej piosenkarce o imieniu Chenoa, która zyskała popularność po 

pierwszej edycji programu Operación Triunfo (w skrócie OT). Program ten doczekał się 

swojej polskiej edycji w roku 2008 i nosił nazwę „Fabryka gwiazd”. Format ten to 

połączenie Big Brothera z konkursem dla początkujących piosenkarzy typu „Idol”. 

Przekład felietonów (autorstwa Wojeciecha Charchalisa) został opublikowany w 2006 

roku, gdy polski odpowiednik hiszpańskiego programu nie był jeszcze w planach. 

Dlatego też w tekście docelowym Operación Triunfo zastąpiła nazwa podobnego, choć 

nie tożsamego, programu telewizyjnego „Idol”, który czytelnikowi kultury docelowej jest 

dobrze znany. Tego typu naturalizacja nie modyfikuje oryginalnego przekazu, 

pozwalając jednocześnie odbiorcy polskiemu prześledzić tok rozumowania narratora-

autora. 

Liczne odniesienia do popkultury znalazły się także w innych felietonach 

hiszpańskiego pisarza, dobrym przykładem jest felieton pt. Esas topmodels viajeras 

y solidarias / Te podróżne, solidarne top modelki: 

 
Esas topmodels viajeras y solidarias 
Pero no vamos a ponernos estrechos, exigiéndole a una pava que anda con la agenda a tope, 
entre Tómbola, Crónicas Marcianas (…) que se lea los periódicos o vea el telediario.  
(…) 
Afloja una pasta para colaborar con esa organización tan simpática que han visto en el 
Lecturas o en el Hola.  
(…) 
Cualquier chocholoco de titular (…), zurrapa de Gran Hermano o ídolo de Operación 
Triunfo, sale en portada allá por Bali. (No me cogeréis vivo, 192-193) 

 
Te podróżne, solidarne topmodelki 
Ale nie bądźmy upierdliwi i nie wymagajmy od jakiejś laski, której terminarz pęka w szwach, 
pomiędzy Tombolą, Kronikami Marsjańskimi (…), żeby czytała gazety albo oglądała 
wiadomości.  
(…) 
Sypną forsą, żeby współpracować z tak sympatyczną organizacją, którą dostrzegli w Tinie 
albo Twoim Imperium. 
(…) 
Jakakolwiek specjalnie opłacona cipciadupcia (…), męt z Big Brothera albo idol z Tańca 
z gwiazdami, pojawia się na okładce gdzieś na Bali. (A w Madrycie nadal znakomicie, 81-82) 



~ 283 ~ 
 

 

W przytoczonych fragmentach felietonu znalazło się kilka odniesień do elementów 

popkultury, które można podzielić na trzy grupy: popularne programy telewizyjne, 

które nie mają swoich bezpośrednich odpowiedników w Polsce (Crónicas Marcianas, 

Tómbola), programy, które mają swoje odpowiedniki w polskiej telewizji (Gran 

Hermano, Operación Triunfo) oraz tytuły czasopism należących do kolorowej prasy 

plotkarskiej (Lecturas, Hola). 

I w tym felietonie Arturo Pérez-Reverte wspomina produkcje telewizyjne Gran 

Hermano (w Polsce Big Brother) i Operación Triunfo. Jednakże nazwa hiszpańskiego 

programu muzycznego w tekście docelowym została tym razem zastąpiona innym 

popularnym w Polsce formatem: „Taniec z gwiazdami” (w Hiszpanii ¡Mira quién baila!). 

Jeżeli program Operación Triunfo z felietonu Poprawiając Szekspira posiadał jakieś cechy 

wspólne z polskim i światowym „Idolem”, tak w przypadku pary OT – „Taniec 

z gwiazdami” nie można powiedzieć tego samego. Niemnie jednak opisana zmiana nie 

wpływa znacząco na sens i styl tekstu docelowego (w porównaniu z tekstem 

wyjściowym). Pérez-Reverte wymienia bowiem jedynie uczestników popularnych 

telewizyjnych show, których format jest obojętny. 

W analizowanym felietonie, poza wspomnianymi międzynarodowymi 

produkcjami, pojawiają się też hiszpańskie, rodzime formaty jak Crónicas Marcianas112, 

jeden z najpopularniejszych programów telewizji hiszpańskiej wszechczasów. Program 

ten, typu late show, był nadawany w latach 1997-2005 przez Telecinco. Pomimo wielu 

oskarżeń o niski poziom intelektualny i zaliczenie produkcji do tzw. „teleśmieci”, 

zgromadził na swoim koncie liczne nagrody. Crónicas Marcianas to typowy dla telewizji 

hiszpańskiej panel złożony z wywiadów ze znanymi lub ciekawymi ludźmi, skeczy, 

informacji z życia gwiazd i celebrytów, etc. W Polsce programem podobnym, choć nie 

dokładnie takim samym, mógłby być, być może, „Szymon Majewski Show”. Jednakże 

w przekładzie na język polski tłumacz decyduje się na zastosowanie egzotyzacji. 

W konsekwencji nazwa programu została przetłumaczona dosłownie jako „Kroniki 

Marsjańskie” bez dodatkowych objaśnień, prawdopodobnie, aby potencjalny odbiorca 

mógł sam poszukać informacji na ten temat, jeżeli odczuje taką potrzebę. Problem 

w tym, że „Kroniki Marsjańskie” to także tytuł zbioru opowiadań fantastyczno-

                                            
112 Więcej informacji o programie na stronie oficjalnej produkcji: 
http://www.cronicasmarcianas.telecinco.es 



~ 284 ~ 
 

naukowych z 1950 roku, których autorem jest Brytyjczyk, Ray Bradbury. Zatem 

dociekliwy czytelnik, który nie zna hiszpańskiego, znajdzie jedynie wzmiankę o dziele 

literackim, nie o hiszpańskim, popularnym programie telewizyjnym. W związku z czym 

zmienia się także sens fragmentu w języku docelowym w odniesieniu do oryginału. 

Podobny problem związany z brakiem dokładnego odpowiednika kulturowego 

w ofercie telewizji polskiej możemy zaobserwować w przypadku przekładu nazwy 

programu Tómbola113. W oryginale nie chodzi bowiem o telewizyjną odmianę gry 

w bingo lub loteryjki (po polsku również „tombola”), a talk show wyprodukowany przez 

telewizję z Walencji w latach 1997-2004, który składał się z wywiadów z ważnymi 

postaciami życia społecznego i artystycznego. Ponownie jest to format klasyfikowany 

często jako tzw. telebasura lub prekursor późniejszych formatów o podobnej tematyce. 

W związku z brakiem dokładnego odpowiednika programu Tómbola w ramówkach 

polskich stacji telewizyjnych (chociaż być może pasowałyby tutaj takie programy jak 

„Kuba Wojewódzki” lub „Jazda figurowa”), tłumacz ponownie postanowił posłużyć się 

techniką egzotyzacji, przekładając dosłownie nazwę programu jako „Tombola”, bez 

dodatkowych wyjaśnień. Niemnie jednak warto podkreślić, iż czytelnik niezaznajomiony 

z kultowymi propozycjami telewizji hiszpańskiej odbierze nazwę „Tombola” w jej 

pierwszym znaczeniu (loteryjka, bingo, loteria fantowa). 

W rezultacie, jeżeli w tekście wyjściowym topmodelka ma problem, aby znaleźć 

czas na czytanie gazet, gdyż wciąż uczestniczy w programach telewizyjnych jak Tómbola 

czy Crónicas Marcianas, w przekładzie na język polski, topmodelka nie ma czasu na 

codzienną prasówkę, gdyż gra na loterii lub czyta z zapałem „Kroniki Marsjańskie”, co 

doprowadza do pewnego przesunięcia znaczeniowego. W oryginale Pérez-Reverte 

w charakterystyczny, ironiczno-sarkastyczny sposób, usprawiedliwia braki 

intelektualne topmodelek, wytykając im brak rozeznania w tym, co dzieje się na świecie. 

W przekładzie na język polski możliwa interpretacja diametralnie się zmienia: 

topmodelki nie są zainteresowane prasą, gdyż czytają teksty ze znacznie wyższej półki 

jak „Kroniki Marsjańskie”. 

Zdaje się, iż w opisanym przykładzie przekładu elementów popkultury 

z hiszpańskiego na polski można było zastosować technikę egzotyzacji i uniknąć różnic 

interpretacyjnych dzięki wprowadzeniu odpowiednich przypisów. Wówczas polski 

                                            
113 Szczegółowe informacje o programie można znaleźć na stronie: 
http://www.imdb.com/title/tt0382498/ 



~ 285 ~ 
 

czytelnik dowiedziałby się, że Tómbola i Crónicas Marcianas to programy telewizyjne, 

poszerzając jednocześnie wiedzę na temat hiszpańskiej popkultury, która niekoniecznie 

musi być identyczna z popkulturą polską. 

W analizowanym felietonie, obok nazw popularnych programów telewizyjnych, 

pojawiają się również tytuły poczytnych czasopism należących do tak zwanej prasy 

kolorowej, kobiecej lub bulwarowej jak Lecturas i Hola. Tego typu periodyki znane są 

z poszukiwania taniej sensacji i publikowania wiadomości na podstawie dowolnej 

interpretacji zdjęć wykonanych celebrytom. Jako że pozostawienie hiszpańskich tytułów 

w przekładzie nie wzbudziłoby adekwatnej względem oryginału reakcji czytelników 

tekstu docelowego, tłumacz w tym przypadku posługuje się strategią adaptacji, 

zastępując hiszpańskie tytuły ich polskimi ekwiwalentami kulturowymi, czyli „Tiną” 

i „Twoim Imperium”. Można mieć jednak obiekcje, gdyż zastosowanie polskich 

ekwiwalentów w tekście będącym komentarzem hiszpańskiej rzeczywistości może 

powodować pewien dysonans poznawczy. Czytelnik zdaje sobie bowiem sprawę, iż 

autorem felietonów jest Hiszpan, który komentuje mechanizmy hiszpańskiej popkultury. 

Mimo że w większości procesy „popkulturyzacji” i „popularyzacji” rzeczywistości są 

wspólne dla całej kultury zachodu, to jednak można zauważyć pewne niuanse i różnice 

między ich realizowaniem w Polsce, Hiszpanii, Francji, etc. Ma to związek z różnicą 

rodzimych kultur i mentalności ich przedstawicieli. Aby uniknąć wspomnianego 

dysonansu poznawczego, można było dodać objaśnienie w tekście (np. „którą dostrzegli 

w czasopismach plotkarskich jak Lecturas lub Hola”), ewentualnie zrezygnować z nazw 

własnych (np. „którą dostrzegli w kolorowej, plotkarskiej prasie”) lub opatrzyć 

hiszpańskie tytuły przypisami. 

W przekładzie felietonu Te podróżne, solidarne topmodelki zaobserwować można 

jednoczesne użycie strategii adaptacji (tytuły czasopism) oraz egzotyzacji (nazwy 

programów telewizyjnych) bez objaśnień, co doprowadza do chaosu poznawczego. Obok 

siebie funkcjonują bowiem dosłowne tłumaczenia hiszpańskich nazw produkcji 

telewizyjnych oraz polskie nazwy formatów, jak „Taniec z gwiazdami” i tytuły polskich 

czasopism. Z pewnością myśl przewodnia została zachowana, jednak jednocześnie 

pojawił się popkulturowy bałagan. Lepszym wyjściem, jak się zdaje, byłoby 

konsekwentne zastosowanie strategii egzotyzacji z dodaniem odpowiednich 



~ 286 ~ 
 

przypisów114 lub rozszerzeń w tekście, dzięki czemu czytelnik docelowy otrzymałby 

koherentny opis analizowanego problemu wraz z garścią informacji na temat 

hiszpańskiej popkultury, którą mógłby porównać z popkulturą docelową 

 

3. Popkultura jako kultura repetycji – implikacje dla przekładu literackiego 

 

Na podstawie przeprowadzonej w tej części analizy relacji intertekstualnych oraz 

kulturowych nawiązań w tekstach literatury popularnej i ich przekładach, trudno nie 

zgodzić się z tezą, iż tworzenie sieci intertekstualnych nawiązań jest jedną z głównych 

technik wybieranych przez autorów, dzięki którym zaspokojone zostają nie tylko 

podstawowe, intelektualne potrzeby czytelników, ale też erudycyjne aspiracje autorów, 

przyczyniając się do wywołania „wrażenia cool” oraz związanego z nim „zjawiska cool”. 

Zjawisko intertekstualności wykracza w ten sposób poza morfologiczno-

stylistyczny wymiar zależności intertekstowych i sytuuje się w obrębie świadomych 

wyborów dokonywanych przez pisarzy i wpisujących się w ogólne tendencje procesu 

literackiego. Intertekstualna lektura nie jest obojętna dla tłumacza, wymusza na nim 

bowiem wielokierunkowość lektury w poszukiwaniu markerów intertekstualności. 

Dlatego też tłumacz, tworząc swoją normę tłumaczeniową, powinien włączyć 

dodatkowe „narzędzie” badania tekstu literackiego, aby zlokalizować maksymalną ilość 

aluzji, nawiązań i przywołań, by móc w dalszej kolejności podjąć decyzję o sposobie ich 

zachowania lub oddania w przekładzie. Jednocześnie należy pamiętać, iż 

intertekstualność, pojmowana w szerokim zakresie terminu, stanowi jednocześnie grę 

z czytelnikiem, dzięki której zwiększa się atrakcyjność danego tekstu literackiego dla 

jego potencjalnego odbiorcy, gdyż czerpie on przyjemność z rozpoznawania 

intertekstualnych nawiązań i aluzji.  

Dlatego też, intertekstualna optyka patrzenia na zjawisko przekładu, jak 

stwierdza Anna Majkiewicz, „zmienia status tekstu oryginalnego – teraz obciążonego 

                                            
114 W zbiorze felietonów Artura Péreza-Reverte pt. A w Madrycie nadal znakomicie znalazły się trzy 
przypisy, co oznacza, iż technika ta nie jest całkowicie przez tłumacza odrzucana. Jeden z nich dotyczył 
objaśnienia pojęcia dosyć popkultutowego „kwietniowy kapitan”, jako odniesienia do portugalskiego filmu 
Kapitanowie kwietnia (2000) w reżyserii Marii de Medeiros (2006c: 82). Pozostałe dwa to: zbiorowe 
objaśnienie skrótowców odnoszących się do nazw hiszpańskich partii politycznych (2006c: 12) oraz 
oznaczenie fragmentu powieści Don Kichot – w przekładzie tłumacz posłużył się polską wersją Edwarda 
Boyé (2006c: 114). 



~ 287 ~ 
 

pamięcią tekstową i kulturową – bagażem, który musi udźwignąć tłumacz, by umożliwić 

czytelnikowi nowe doświadczenia” (2008: 310). 

Nie sposób nie zauważyć, iż nawiązania intertekstualne są inaczej traktowane 

zależnie od relacji między polisystemami literackimi, z których pochodzą i, przez które 

zostają przyjęte. Na podstawie niniejszej części analizy można zauważyć, iż polską 

literaturę popularną w przekładzie na język hiszpański cechuje większy stopień 

adaptacji. W przekładzie pozostawione zostały w większości nawiązania do kultury 

euroamerykańskiej, która stanowi część wspólną kulturowych i popkulturowych 

doświadczeń polskich i hiszpańskich czytelników.  

Jeżeli w tekście Marka Krajewskiego większość wewnątrzliterackich przywołań 

dotyczyła szeroko pojętej literatury światowej, dzięki czemu sieć intertekstualna 

w przekładzie pozostała nienaruszona, tak w twórczości Andrzeja Sapkowskiego 

przetłumaczonej na język hiszpański znika znaczna część przywołań pre-tekstów 

z polskiego kręgu kulturowego. Jest to nie tylko wynikiem nieznajomości polskiej 

literatury i kultury przez czytelnika docelowego, ale także brakiem zainteresowania 

tymi danymi. W większości przypadków bowiem tekst przekładu musiałby zostać 

wzbogacony o przypisy, które, jak można przypuszczać, sprawiłyby, że tekst byłby 

w mniejszym stopniu akceptowalny przez polisystem kultury docelowej. 

Co się zaś tyczy hiszpańskiej literatury popularnej i jej przekładów na polski na 

przykładzie takich dzieł jak Kapitan Alatriste (którego stopień intertekstualności jest 

porównywalny z Sagą o wiedźminie) można zaobserwować zachowanie większości 

przywołanych pre-tekstów oraz opatrzenie ich odpowiednimi, zwięzłymi przypisami. 

W rezultacie polski czytelnik ma dwie możliwości lektury: prostą (bez zwracania uwagi 

na przypisy) i kulturowo wzbogaconą, dzięki czemu decyzja, czy utwór dostarczy, czy 

też nie, dodatkowych informacji na temat rzeczywistości siedemnastowiecznej Hiszpanii 

pozostaje w gestii odbiorcy, tłumacz natomiast jedynie wskazuje elementy, które mogą 

okazać się interesujące lub kulturowo wzbogacające. 

Jest faktem nie ulegającym wątpliwości, iż, niezależnie od zastosowanych technik, 

każdy przekład oznacza pewne wzbogacenie kultury kraju, na którego język się 

tłumaczy. W szczególności dotyczy to właśnie tych utworów, w których odnajdujemy 

sieć wewnątrzliterackich i kulturowych nawiązań. Jednakże, na co zwraca uwagę María 

Paula Malinowski Rubio: 
 



~ 288 ~ 
 

Wzbogacenie oznacza dodanie czegoś do tego, co już mamy, czegoś, co w pewien sposób 
ulepsza (gdyby nie, nie byłoby to wzbogaceniem). Skoro dodanie do czegoś, to przedmiot 
dodawany nie tylko ulepsza, lecz tym samym zmienia to, do czego został dodany. (2002: 83) 
 
 

Przekład literatury hiszpańskiej na język polski pod względem relacji intertekstualnych 

i ich wyodrębnienia na potrzeby polskiego odbiorcy został w większym stopniu 

wzbogacony (dzięki dodaniu przypisów), czyli zmodyfikowany w bardziej widocznym 

sposób, podczas gdy modyfikacje przekładu polskich dzieł literatury popularnej 

zauważyć można poprzez analizę porównawczą obu wersji językowych. Warto jednak 

podkreślić, iż mamy tu do czynienia ze szczególnym przypadkiem relacji dwóch 

polisystemów, z których hiszpański jest z zasady polisystemem silniejszym, 

„polisystemem-dawcą”, a polski, „polisystemem-biorcą”, który nadal chętnie chłonie 

teksty zagraniczne.  

Ponadto kultura dominująca (np. hiszpańska) może być mniej podatna na 

elementy zewnętrzne, stąd figura tłumacza powinna być transparentna, a dodatkowe 

objaśnienia nie są najwidoczniej akceptowalne przez polisystem przyjmujący. 

W rezultacie literatura z silniejszego polisystemu (jak hiszpański) zachowuje 

w przekładzie więcej cech i nawiązań do kultury docelowej, podczas gdy literatura 

z polisystemów peryferyjnych (jak polski), przeszczepiona przez tłumaczenie do 

silniejszego polisystemu, traci część owych intertekstualnych nawiązań. 

Reasumując, niezależnie od zastosowanych strategii i technik, nie ulega 

wątpliwości, iż literatura popularna w dużej mierze przywołuje pre-teksty literatury 

wysokoartystycznej, kreując charakterystyczną i atrakcyjną dla potencjalnego czytelnika 

mozaikę cytatów i kulturowych nawiązań. Biorąc pod uwagę fakt, iż popkultura została 

zdefiniowana jako kultura repetycji, można z całą pewnością stwierdzić, iż literatura 

popularna, będąca jej nierozerwalną częścią, jest pod pewnymi względami literaturą 

repetycji, która wykorzystuje pre-teksty, aby przyciągnąć i zatrzymać uwagę 

czytelników oraz sprostać ich intelektualnym wymaganiom. Przyjemność płynąca 

z lektury nie jest bowiem wynikiem tego co nowatorskie i odkrywcze, lecz tego, co 

oczywiste i zwyczajne (por. Eco, 2008b: 235). 



~ 289 ~ 
 

Część V 
 

 

  



~ 290 ~ 
 

Na podstawie przeprowadzonej w niniejszej rozprawie analizy, trudno obalić 

tezę, iż popkultura i literatura popularna są ze sobą powiązane siecią wzajemnych 

zależności. Taka sytuacja wyjściowa wpływa nie tylko na samą formę dzieł literackich, 

które muszą spełnić określone warunki, aby zyskać sobie popularność i poczytność, ale 

jest to relacja obustronna. Popkultura, jej najnowsze tendencje, mody oraz potrzeby 

społeczeństwa wpływają na formę i tematykę dzieł literackich, natomiast dzieła 

literackie, które zyskują sobie popularność, wypełniając pewną niszę, modyfikują 

popkulturę, budząc zapotrzebowanie na nowe produkty.  

W obliczu tak ścisłych zależności pomiędzy literaturą popularną a popkulturą 

w ramach jednej kultury, przeszczepienie danego tekstu do innego środowiska 

kulturowego poprzez jego przekład nie może odbyć się bez uwzględnienia 

wspomnianych zależności. Związki tekstu wyjściowego z rodzimą kulturą i popkulturą 

mają wpływ na wybór tekstu do przekładu, a następnie na sam proces i produkt 

tłumaczenia. Jeżeli dany tekst zyskał sobie popularność w kulturze wyjściowej i zaczął 

funkcjonować jako element tamtejszej popkultury, istnieje większe 

prawdopodobieństwo jego tłumaczenia na języki obce, a odpowiedni przekład może 

zapewnić mu podobny do wyjściowego status w kulturze docelowej (jest to 

przynajmniej status pożądany przez wydawnictwa, jeżeli nie przez samych twórców). 

Jednocześnie, jak można było zaobserwować, dzieła należące do szeroko pojętej 

popkultury mają szereg cech wspólnych, które nie tylko są oznaką warsztatu pisarskiego 

autora i składają się na jego indywidualny styl, ale stanowią również serię elementów, 

które ułatwiają lub uatrakcyjniają odbiór tekstu przez potencjalnego czytelnika. Obecnie 

trudno wyobrazić sobie bowiem sytuację, w której pisarz, uznający pisarstwo za swój 

zawód, nie brałby pod uwagę swoich potencjalnych czytelników. Rynek księgarski 

w ostatnich latach skomercjalizował się na tyle, iż pojawiły się na nim nawet pozycje 

demaskujące warsztat pisarza. Jedną z nich jest podręcznik Dwighta V. Swaina 

pt. Warsztat pisarza. Jak pisać, żeby publikować (2010). Sugestywny tytuł pozwala 

stwierdzić, iż pozycja adresowana jest do młodych pisarzy, którzy chcieliby odnieść 

sukces na rynku wydawniczym: 
W tej książce będziemy zajmowali się wyłącznie jednym tematem: pisaniem, czyli twórczym 
procesem wyczarowywania opowieści literackiej, wywoływania jej niejako z głębin umysłu 
autora. Moim celem jest pokazanie adeptom pisarstwa, jak tego dokonać możliwie szybko 
i bezboleśnie. Przedstawione tu techniki wykorzystywane są w sposób mniej lub bardziej 
świadomy przez pisarzy. Okazało się bowiem, że bardzo skutecznie pomagają stworzyć 
wciągające historie. (…) Krótko mówiąc, oto chwyty i techniki publikującego pisarza. (Swain, 
2010: 9) 



~ 291 ~ 
 

W przytoczonym fragmencie wstępu autor kieruje się do adeptów sztuki pisarskiej, 

oferując im serię narzędzi, którymi będą mogli się posłużyć, aby ich teksty stały się 

poczytne. Jednocześnie dodaje, iż opisane w podręczniku techniki są wykorzystywane, 

w sposób mniej lub bardziej uświadomiony, przez pisarzy, których utwory znajdują się 

na księgarskich półkach i listach bestsellerów. Takie podejście do literatury jako towaru 

dotyczy dzisiaj wszelkiego rodzaju dzieł literackich. Niezależnie od tego, czy powieść 

aspiruje do miana literatury wysokoartystycznej, czy też do literatury popularnej, 

potrzebny jest „haczyk”, na który potencjalny czytelnik zostanie metaforycznie 

„złowiony”. 

W niniejszej rozprawie przeanalizowana została seria tekstów literatury 

popularnej pod kątem użycia specyficznych technik literackich, które wzbogacają 

i uatrakcyjniają utwór. Wśród wyodrębnionych elementów znalazł się 

charakterystyczny język, określony pojęciem języka cool, na który składają się gry 

słowne, ironia, a także przekleństwa i wulgaryzmy. Użycie języka cool nie jest jednak 

równoznaczne z literackim ujednoliceniem czy uproszczeniem, wręcz przeciwnie, zabieg 

tego typu stanowi jedynie pewne dostosowanie tekstu do oczekiwań potencjalnego 

odbiorcy, który pragnie czerpać przyjemność z lektury. 

Podobnie polifonia, zróżnicowanie idiolektów, a przede wszystkim 

intertekstualność wewnątrzliteracka i użycie innych kulturowych nawiązań stanowią 

ważne cechy kompozycji utworów literatury popularnej. Tego typu zabiegi służą 

bowiem zaspokojeniu potrzeb intelektualnych czytelnika, aby poza przyjemnością, 

odczuwał on również satysfakcję z procesu czytania.  

Wszystkie te elementy składowe, które powtarzają się we współczesnej 

literaturze popularnej, tak polskiej, jak hiszpańskiej, są wynikiem najnowszych 

kierunków rozwoju popkultury, która czerpie pełnymi garściami z kultury określanej 

mianem wysokoartystycznej. Tendencje te przenikają do literatury popularnej 

i w naturalny sposób wpływają na konstrukcję dzieł literackich, które w zaskakująco 

dużym stopniu upodabniają się pod względem stosowanych technik do literatury 

artystycznej, różniąc się od niej tematyką i poziomem eksperymentalizmu. Dane pozycje 

książkowe, poza ambicjami autora, muszą owiem zaspokoić oczekiwania możliwie 

szerokiej grupy odbiorców, stąd literackie eksperymenty ustępują miejsca „kulturze 

repetycji”. Nie oznacza to jednak, że wszystkie twory popkultury to bezmyślne 



~ 292 ~ 
 

powielanie wzorców w celu stworzenia literackiej „papki” dla mas. Cytując za Joanną 

Bogusławską: 
Sukces komercyjny nie świadczy o tym, że twórczość danego artysty jest mało ambitna. 
Uznawanie, że wyskoka sprzedaż własnych dzieł jest zjawiskiem negatywnym, uwłacza 
odbiorcom danej sztuki. Artystów, w tym pisarzy, tworzą przede wszystkim ludzie, którzy 
ich czytają, kupują ich dzieła, odbierają i identyfikują się z nimi. (2011: 160) 
 

Ponadto, skoro popkultura wyjściowa ma tak duży wpływ na kształt utworów, 

jakie zyskują sobie popularność, wpływa ona również na proces przekładu owych 

utworów na języki obce. W konsekwencji, jeżeli dane dzieło zostaje wybrane jako tekst 

źródłowy i zostanie przetłumaczone na język obcy, aby zaistnieć w docelowym 

polisystemie i na docelowym rynku wydawniczym, musi podporządkować się nie tylko 

oryginalnej koncepcji autora (na którą, jak wspomnieliśmy, wpływ wywiera rodzima 

kultura i popkultura), ale także odpowiednim mechanizmom popkultury docelowej.  

W rezultacie przekład jest w podobnym stopniu zależny od elementów 

popkulturowych, co oryginał, z tym zastrzeżeniem, iż powinien jednocześnie oddawać 

zamysł autora tekstu wyjściowego i  zaadaptować się do potrzeb odbiorcy kultury 

docelowej, które nie są tożsame z potrzebami czytelnika oryginału. 

Jednak nie zawsze tekst przeszczepiony z obcego polisystemu zajmie 

w polisystemie docelowym to samo miejsce, które zajmował w polisystemie 

wyjściowym. W przypadku literatury popularnej taki efekt jest co najmniej oczekiwany, 

a tekst, zanim zostanie poddany procesowi przekładu, musi posiadać odpowiedni 

potencjał i być akceptowalny w kulturze docelowej (por. Even-Zohar, 2009: 200), jednak 

nie zawsze można przewidzieć zachowania rynku. Najczęściej same wydawnictwa 

dokonują selekcji, decydując się w pierwszej kolejności na tłumaczenie i wydanie 

tekstów źródłowych, które po przetłumaczeniu przyniosą im potencjalny zysk. Jednym 

z kryteriów jest sukces osiągnięty przez dane dzieło na rodzimym rynku wydawniczym. 

Świadczy o tym chociażby przekład na hiszpański poczytnych powieści polskiej 

literatury popularnej autorstwa Andrzeja Sapkowskiego i Marka Krajewskiego. Polski 

rynek wydawniczy wydaje się kierować podobnym kryterium, publikując teksty 

Eduarda Mendozy, Artura Péreza-Reverte czy Carlosa Ruiza Zafóna, które zyskały status 

światowych bestsellerów. 

Niemniej jednak, aby uzyskać pożądany efekt, tłumaczenie powinno być nie tylko 

dobrej jakości, ale także winno być dostosowane do potrzeb i dynamiki literackiego 

polisystemu kultury docelowej: 



~ 293 ~ 
 

 
Obcy tekst jest więc nie tyle przekazany w akcie komunikacji, ile inskrybowany rodzimymi 
sposobami rozumienia i rodzimymi interesami. Owa inskrypcja zaczyna się już na poziomie 
wyboru obiektu przekładu, wyboru zawsze wysoce selektywnego i silnie motywowanego, 
a ciąg dalszy znajduje w tworzeniu strategii dyskursywnych na potrzeby przekładu, 
w wyborach konkretnych rodzimych dyskursów. Proces udomowienia jest zatem 
totalizujący, choć nigdy nie osiąga ekstremum totalności i absolutnego wtopienia w rodzimy 
kontekst. (Venuti, 2009: 265)  
 

Zadaniem tłumacza jest zatem nie tylko wierne oddanie zamysłu autora oryginału, ale 

także dostosowanie produktu procesu tłumaczenia do wymogów panujących 

w polisystemie docelowym, co Anna Legeżyńska porównuje z tworzeniem wariantu 

danego architektonicznego projektu za pomocą innych narzędzi, jakich dostarcza język 

i kultura docelowa: 

 
Świat przedstawiony w przekładzie istnieje jako wariant świata oryginału, jeden z wielu 
możliwych. Nadto spełnia jak gdyby warunek podwójnej homologii, ponieważ jest 
bezpośrednio równoważony wobec świata przedstawionego w pierwowzorze, ale 
i pośrednio – wobec jakiejś rzeczywistości pozajęzykowej. (1984: 188) 
 
 

We wszystkich przeanalizowanych przykładach mogliśmy zaobserwować podobny tok 

rozumowania, który przywodzi na myśl założenia hipotezy Saphira-Whorfa 

o językowym relatywizmie. Koncepcja ta powstała na podstawie poglądu o ścisłym 

powiązaniu języka z myślą oraz ze wszystkimi zakresami kultury: 
 
[Zasada lingwistycznego relatywizmu] głosi, że ludzie odbierają te same bodźce zewnętrzne 
w różny sposób, właściwy danej kulturze. Nie są oni w stanie opisywać przyrody w sposób 
całkowicie bezstronny, lecz są zawsze zmuszeni do określonej interpretacji. W tej ostatniej 
czynnie uczestniczy język, kreujący tym samym nasze widzenie świata. (Andrzejewski, 2005: 
55) 
 

Każdy język to inna percepcja świata, dzięki czemu Hipoteza Saphira-Whorfa wiąże się 

w pewnym stopniu z procesem przekładu, który nie jest zwykłym transkodowaniem 

przekazu, a odpowiednim przeniesieniem tekstu z polisystemu kultury wyjściowej do 

polisystemu kultury docelowej. Jak mogliśmy zaobserwować w przytoczonych 

i przeanalizowanych w niniejszej rozprawie przykładach, nawet z pozoru bliskie sobie 

polisystemy, jak polski i hiszpański, należące to tego samego, większego polisystemu 

kultury euroamerykańskiej, różnią nie tylko systemy językowe, ale i kulturowa oraz 

popkulturowa percepcja. 

Jeżeli funkcjonowanie dzieła w kulturze oryginału zależy od percepcji oraz 

„horyzontu oczekiwań” czytelnika tejże kultury, tłumacząc tekst na język obcy, należy 



~ 294 ~ 
 

wziąć pod uwagę te same zmienne, czyli potencjalną percepcję oraz „horyzont 

oczekiwań”, odbiorcy kultury docelowej. Rolę interkulturowego pośrednika spełnia 

tłumacz, który teoretycznie zdaje sobie sprawę z różnic percepcyjnych oraz 

uwarunkowań związanych z relacją między polisystemem literatury wyjściowej 

i polisystemem przyjmującym (por. Jędrzejko, 1997: 87).  

Jak można było zaobserwować, to od tłumacza i jego kompetencji w dużej mierze 

zależy dostrzeżenie dyktowanych przez popkulturę cech i zabiegów literackich (jak 

odziedziczone po dziełach kanonicznych, choć przekształcone „literackie 

funkcjonalności” polifonii oraz intertekstualności) w tekście wyjściowym, zrozumienie 

zasad funkcjonowania tych elementów w dziele i przetransferowanie ich do tekstu 

docelowego tak, aby czytelnik docelowy mógł doświadczyć „obcego”, ale w oswojonym 

(i częściowo okrojonym) wydaniu.  

W przeanalizowanych przykładach w każdej z trzech części analizy można 

ponadto zauważyć pewną regułę. Mimo że, jak podkreśliliśmy, tak hiszpański polisystem 

kulturowo-literacki, jak i polisystem polski należą do jednego, złożonego polisystemu 

kultury euroamerykańskiej, przez co są polisystemami kulturowo bliskimi, tłumaczenie 

elementów polskiej literatury popularnej na język hiszpański okazało się znacznie 

bardziej podporządkowane wymogom hiszpańskiego polisystemu (częściej stosowaną 

strategią była adaptacja lub też elementy „obcego” rozmywały się w tekście docelowym, 

pozbawione jakiegokolwiek wyjaśnienia). To właśnie w przykładach tłumaczenia dzieł 

Sapkowskiego i Krajewskiego na hiszpański zaobserwować było można najwięcej strat 

związanych z przekładem nawiązań do kultury docelowej. Niemniej jednak jest to 

szczególny casus relacji dwóch polisystemów, z których hiszpański jest częściej 

„polisystemem- literackim dawcą”, a polski, „polisystemem-literackim biorcą”. 

W związku z takim układem sił dominująca kultura hiszpańska okazuje się mniej 

podatna na elementy zewnętrzne, czego wynikiem jest konieczność dopasowywania 

przekładu do potrzeb odbiorcy. Czytelnik polski wydaje się pod tym względem bardziej 

otwarty na nowe, nieznane elementy kulturowe.  

W rezultacie odbiór tekstu powinny poprzedzać uprzednie działania zmierzające 

do podwyższenia kompetencji w zakresie kultury wyjściowej, gdyż: 

 
Lektura tekstów polega na tym, że czytamy je w świetle innych tekstów, ludzi, obsesji, 
pojedynczych informacji i czegoś tam jeszcze, po czym sprawdzamy jaki jest efekt. (…) 
Tymczasem o tym, o fascynuje i przekonuje, przesądzają potrzeby i cele osób, które dają się 



~ 295 ~ 
 

zafascynować lub przekonać. Wydaje mi się, że prościej byłoby anulować różnicę między 
użyciem a interpretacją tekstu, a rozróżniać jedynie między użytkami, jakie różni ludzie 
czynią z tekstu do różnych celów. (Rorty, 1996: 104) 
 
 

Jeżeli czytelnik kultury docelowej nie posiada wiedzy w zakresie kultury oryginału (a, 

jak można przypuszczać, potencjalny hiszpański czytelnik będzie wiedział o Polsce 

mniej, niż przeciętny czytelnik polski o Hiszpanii), pojawienie się „obcego” w tekście 

może utrudnić odbiór i zaburzyć przyjemność lektury. Stąd efekt „wykrzywienia” tego, 

co „obce” pod wpływem dostosowania przekładu do jego odbiorcy jest bardziej 

prawdopodobny w przypadku przeszczepiania literatury z peryferyjnych polisystemów 

do polisystemów centralnych. Jak precyzuje Umberto Eco: 
 
W polu bodźców estetycznych znaki łączą się wedle nawyków zakorzenionych we 
wrażliwości odbiorcy (które, choć nazywamy gustem, są rodzajem kodu, historycznie 
usystematyzowanego). (2008a: 120) 
 

Opisana powyżej zależność między polisystemami przekłada się na funkcjonowanie 

tekstu w popkulturach: wyjściowej i docelowej, co potwierdziła zaprezentowana w 

niniejszej rozprawie analiza. W przypadku kultury popularnej liczy się przede 

wszystkim zaspokajanie potrzeb i tak zwanego „horyzontu oczekiwań” potencjalnego 

odbiorcy jej produktów, co wpływa na literaturę popularną, jej formę i poruszaną w niej 

tematykę. Język cool, konstrukcja, polifonia czy intertekstualność kształtują i modelują 

„językowe tworzywo” tak, aby powstały w wyniku tych działań utwór stał się ciekawszy, 

bardziej komunikatywny, odpowiadający zapotrzebowaniu czytelników.  

Jeżeli przekład ma zacząć funkcjonować w popkulturze docelowej, powinien 

dostosować się do jej norm, dlatego tak istotną kwestią (z punktu widzenia popkultury) 

jest zachowanie głównych cech literatury popularnej, dostosowując je jednak w 

odpowiednim stopniu do wymogów kultury docelowej, aby popularne dzieło literackie 

było cool nie tylko pod względem przedstawionej w nim historii, ale także języka 

i konstrukcji. 

Poza odpowiednim doborem tekstów i ich możliwie najlepszym przekładem na 

język docelowy, w przypadku literatury popularnej liczy się także to, co zostanie 

przedsięwzięte po ukończeniu tłumaczenia i opublikowaniu przekładu. Dobre 

tłumaczenie, które odwzorowuje większość popkulturowo uwarunkowanych 

elementów jak język cool, intertekstualność czy polifonia, to tylko przysłowiowa połowa 

sukcesu. Gdy tekst jest gotowy i spełnia wszelkie wymogi stylistyczne, językowe i 



~ 296 ~ 
 

formalne, końcowy sukces (poczytność, sprzedaż, etc.) zależy od elementów 

pozatekstowych, jak wygląd książki, papier, szata graficzna, parateksty pojawiające się 

na okładce. Ponadto ważnym elementem jest niebanalna promocja, która spełni funkcję 

perswazyjną. Aby osiągnąć wydawniczy sukces, także wokół przekładu tekstu, który 

należy do literatury popularnej i jest wypadkową tendencji popkultury i oczekiwań 

czytelników, należy skonstruować zjawisko literacko-medialne, które można nazwać 

zjawiskiem cool. 

Współczesny czytelnik jest postrzegany jako konsument, podlega zatem 

„zakupologicznym” manipulacjom. Konsumenci są nieustannie kuszeni przez 

marketerów, stymulowani wzrokowo bardziej niż kiedykolwiek wcześniej (por. 

Lindstrom, 2009: 109-132). O tym, czy książka się sprzeda decyduje zatem nie tylko 

sama jej zawartość, intryga oraz forma jej podania, ale także cechy pozaliterackie: 
 
W księgarni jak w życiu. Jeżeli coś bardzo intensywnie, nie szczędząc środków, próbują Ci 
wcisnąć, wciskają Ci byle co. (…) Wygląd okładki uwzględnia tak zwany profil czytelnika 
(Jędryka, 2009: 47) 
 

Na sukces tak dzieła oryginalnego, jak i jego przekładu, ma wpływ seria zmiennych 

i wskaźników marketingowych, czyli wspomniane już zjawisko cool, które definiować 

można jako zbiór wszelkich środków mających na celu przekonanie czytelnika do 

sięgnięcia po dany produkt literacki (włączając w to język cool, konstrukcję cool, fabułę, 

gatunek, szatę graficzną, promocję w mediach, opinie internautów, etc.). Wywołanie 

zjawiska cool znacznie zwiększa potencjał dzieła literackiego, które przestaje być 

jednym z wielu utworów nastawionych na potencjalną grupę odbiorców i staje się 

elementem literatury popularnej.  

Współczesność, czyli początek XXI wieku, został jednoznacznie zdominowany 

przez mechanizmy rynkowe, działania z zakresu marketingu i public relations, reklamę, 

promocję, internetowy marketing szeptany oraz postępującą cyfryzację zasobów 

intelektulanych. Mając na uwadze te uwarunkowania, trudno pozostać w pełni wiernym 

założeniom „sztuki dla sztuki”, która stanowić może dopełnienie lub odgałęzienie 

działalności komercyjnej artystów, w tym pisarzy.  

Przykładem marketingowych działań około literackich może być postawa 

Fabryki Słów, poczytnego polskiego wydawnictwa specjalizującego się w literaturze 

fantasy, które inwestuje nie tylko w dobrych jakościowo twórców literackich, ale także 

w grafików na światowym poziomie, którzy wypracowali niepowtarzalny styl okładek 



~ 297 ~ 
 

i ilustracji publikowanych pozycji oraz prężny dział odpowiedzialny za jakość druku, 

odpowiedni dobór papieru, promocję i marketing. W ten sposób kreuje się wydawniczą 

markę. 

Dbałość nie tylko o jakość i adekwatność literacką, ale także o rentowność, 

promocję, marketing, funkcjonalność i cyfryzację, czyli elementy pozaliterackie, które 

składają się na zjawisko cool, jest zauważalna. Samo zjawisko obrazuje schemat: 

 

 
Rysunek 4 Zjawisko cool 

Aby w niniejszym podumowaniu zilustrować konkretny przypadek polsko-

hiszpańskich interakcji kulturowych z perspektywy odbioru oraz opisać szczegółowo 

mechanizm zjawiska cool, posłużymy się przykładem sukcesu dzieł Andrzeja 

Sapkowskiego na hiszpańskim rynku wydawniczym.  

Andrzej Sapkowski zadebiutował w Hiszpanii w 2002 roku za sprawą 

wydawnictwa Bibliópolis Fantástica Luisa G. Prado, które zainteresowało się wydaniem 

jego książek. Zanim pierwszy tom hiszpańskojęzycznej wersji sagi ujrzał światło 

dzienne, wydawnictwo rozpoczęło kampanię reklamową promującą nieznane dotąd 

w Hiszpanii nazwisko polskiego autora. Krąg potencjalnych odbiorców literatury fantasy 

w kraju Cervantesa często określany jest jako „hermetyczny”, zamknięty na nowinki, 



~ 298 ~ 
 

zainteresowany przede wszystkim twórczością autorów powszechnie znanych na 

świecie lub w Hiszpanii. Jeżeli do tego kręgu odbiorców docierają nowości, dzieje się tak 

za sprawą czasopism specjalistycznych, w których publikowane są fragmenty prozy 

znanych twórców anglojęzycznych oraz debiutować mogą hiszpańscy pisarze fantasy. 

Dla zagranicznego pisarza z niezbyt popularnego w tamtym czasie kraju jest to zapora 

trudna do pokonania. Stąd akcja promocyjna, która odniosła sukces, została 

przeprowadzona w sposób głęboko przemyślany. Na przykład numer specjalistycznego 

czasopisma Gigamesh z września 2002 został w całości poświęcony sylwetce Andrzeja 

Sapkowskiego. Na łamach pisma pojawił się nie tylko artykuł o polskim autorze pióra 

tłumacza przygód wiedźmina Geralta, ale i pierwszy przekład opowiadania 

Sapkowskiego: Los músicos na język hiszpański. Tekstom towarzyszył obszerny wywiad 

z pisarzem. Pierwszy tom hiszpańskojęzycznej wersji sagi: El último deseo ukazał się 

w księgarniach w 2002 roku, ostatni w 2010 roku. Z uwagi na opóźnienia związane 

z tłumaczeniem został on podzielony na dwie części. Druga ukazała się w czerwcu 2010 

roku. 

Zarówno niebanalna kampania reklamowa, jak i walory sagi (wartka akcja, 

plastyczny język cool) przyczyniły się do popularności dzieł Andrzeja Sapkowskiego 

w Hiszpanii. O wspomnianym sukcesie świadczyć mogą następujące fakty. Poszczególne 

tomy Sagi o Geralcie z Rivii w wersji hiszpańskojęzycznej doczekały się reedycji. 

Najwięcej razy, bo aż ośmiokrotnie, wznawiano tom pierwszy. Zgodnie z zapewnieniami 

wydawcy sprzedanych zostało już 100 tysięcy egzemplarzy tłumaczenia (dane wydawcy 

z lipca 2009) Zważywszy na sytuację na rynku księgarskim w Hiszpanii, wynik ten jest 

zadowalający. Powieści fantasy obcojęzycznych autorów uważane są w Hiszpanii za 

literaturę niszową, którą interesuje się grupa osób o bardzo określonych oczekiwaniach 

czytelniczych. Sukcesu dowodzą także rankingi. Jeżeli przeanalizujemy listy sprzedanych 

egzemplarzy opublikowane na stronach internetowych księgarni CyberDark115, dzieła 

Sapkowskiego regularnie goszczą w pierwszej dwudziestce najlepiej sprzedających się 

książek science fiction (sf) i fantasy. Proza Sapkowskiego z pewnością nie osiągnęłaby 

w hiszpańskim polisystemie statusu literatury popularnej, gdyby nie rzetelne 

tłumaczenie. Logicznie rzecz ujmując, jeżeli przekład nie zadowoli czytelnika i nie 

zaspokoi jego potrzeb oraz literackich oczekiwań, szczególnie w przypadku literatury 

                                            
115 Dane pochodzą ze strony http://tienda.cyberdark.net (konsultacja 26 sierpnia 2009 roku). 



~ 299 ~ 
 

popularnej, produkt nie zyska wielu czytelników w nowej rzeczywistości kultury 

docelowej, niezależnie od nakładów na promocję. 

 Skoro w Hiszpanii Saga o wiedźminie została przyjęta z entuzjazmem przez 

krytykę i rzeszę czytelników, stało się tak również za sprawą przekładu autorstwa José 

Marii Faralda, który potrafił sprostać oczekiwaniom hiszpańskiego miłośnika literatury 

fantasy, zachowując jednocześnie cechy charakterystyczne dla tego typu literatury. 

W rezultacie na sukces dzieł Sapkowskiego w Hiszpanii złożyły się cechy twórczości 

autora (wartka akcja, ciekawe postaci), odpowiedni przekład głównych cech literatury 

popularnej (język i konstrukcja cool) oraz elementy pozatekstowe jak promocja, opinie 

internautów, a pośrednio szata graficzna, papier, czcionka oraz, po części, popularność 

gry komputerowej Wiedźmin oraz jej drugiej części, Wiedźmin 2. Zabójcy królów 

autorstwa CD Project RED. 

Reasumując, tłumaczenie literatury popularnej na języki obce może mieć jedynie 

częściowy wpływ na sukces tekstu na docelowym rynku wydawniczym, niemniej jednak 

pełni strategiczną rolę w jego osiąganiu. To właśnie od tłumaczenia zależy końcowa 

jakość produktu, która wyjdzie na jaw, niezależnie od kwot, które zostaną przeznaczone 

na jego promocję. Rzetelny i przemyślany przekład charakterystycznych dla literatury 

popularnej cech (jak język cool, polifonia czy intertekstualność), które stanowią 

wypadkową oddziaływań na osi literatura popularna-popkultura, stanowi kluczowy 

element promocji literatury poprzez przekład oraz doskonale obrazuje funkcjonowanie 

przekładu w popkulturze i popkultury w przekładzie. 



~ 300 ~ 
 

Bibliografia 
 

ANALIZOWANE TEKSTY 
 

 
Carranza, M. (2008a) La guerra de las brujas 1. El Clan de la Loba, Barcelona: Edebé. 

− (2008b). Wojna czarownic 1. Klan wilczycy, tłum. M. Sarna, Warszawa: 
Jaguar. 

 

Krajewski, M. (2005). Koniec świata w Breslau, Warszawa: Wydawnictwo W.A.B. 

− (2008). Fin del mundo en Breslau, tłum. F. Otero Macías, Madrid: Alamut. 

 

Mendoza, E. (2007). La aventura del tocador de señoras, Barcelona: Editorial Seix Barral. 

− (2009). Przygoda fryzjera damskiego, Tłum. M. Chrobak, Kraków: 
Wydawnictwo Znak. 

 

Pérez-Reverte, A. (2001). La carta esférica, Madrid: Punto de lectura. 

− (2004a). Kapitan Alatriste, tłum. F. Łobodziński, Warszawa: Muza S.A. 

− (2004b). W cieniu Inkwizycji, tłum. F. Łobodziński, Warszawa: Muza 
S.A. 

− (2005a). La tabla de Flandes, Barcelona: Debolsillo. 

− (2005b). Le Tableau du Maître flamand, tłum. J.-P. Quijano, Paris: 
Librairie Générale Française. 

− (2005c). Życie jak w Madrycie, tłum. W. Charchalis, Poznań: 
Wydawnictwo Historia i Sztuka. 

− (2006a). El Capitán Alatriste, Madrid: Punto de lectura. 

− (2006b). La limpieza de sangre, Madrid: Punto de lectura. 

− -(2006c). A w Madrycie nadal znakomicie, tłum. W. Charchalis, Poznań: 
Wydawnictwo Historia i Sztuka. 

− (2006d). Con ánimo de ofender, Madrid: Punto de lectura. 

− (2006e). No me cogeréis vivo, Madrid: Punto de lectura. 



~ 301 ~ 
 

− (2008). Cmentarzysko bezimiennych statków, tłum. J. Karasek, 
Warszawa: Wydawnictwo Muza S.A. 

− (2009). Szachownica flamandzka, tłum. F. Łobodziński, Warszawa: 
Wydawnictwo Muza S.A. 

 

Ruiz Zafón, C. (2005). Cień wiatru, tłum. B. Fabjańska-Potapczuk, C. Marrodán Casas, 
Warszawa: Wydawnictwo Muza S.A. 

− (2006). La sombra del viento, Barcelona: Planeta.  

 

Sapkowski, A. (2000a). Krew elfów, Warszawa: superNOWA. 

− (2000b). Czas pogardy, Warszawa: superNOWA. 

− (2001a). Chrzest ognia, Warszawa: superNOWA. 

− (2001b). Wieża jaskółki, Warszawa: superNOWA. 

− (2001c). Pani jeziora, Warszawa: superNOWA. 

− (2002). El último deseo, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis fantástica. 

− (2003a). La espada del destino, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis 
fantástica. 

− (2003b). La sangre de los elfos, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis 
fantástica. 

− (2003c). Le dernier vœu, tłum. L. Dyèvre, Paris: Bragelonne. 

− (2004a). Ostatnie życzenie, Warszawa: superNOWA. 

− (2004b). Tiempo de odio, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis fantástica. 

− (2005). Bautismo de fuego, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis 
fantástica. 

− (2006). La torre de la golondrina, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis 
fantástica. 

− (2007). Miecz przeznaczenia, Warszawa: superNOWA. 

− (2009). La dama del lago vol I, tłum. J. M. Faraldo, Madrid: Bibliópolis 
fantástica. 



~ 302 ~ 
 

OPRACOWANIA 
 

Adorno, T. W. (1990). Sztuka i sztuki. Wybór esejów, Warszawa: PIW. 

Andrzejewski, B. (2005). Poznanie i komunikacja, Koszalin: Politechnika Koszalińska. 

Arnau, J. (2002). “El último deseo de Andrzej Sapkowski: crítica” [on-line], data 
konsultacji: 18.11.2005, 
<http://www.cyberdark.net/portada.php?edi=6&cod=101>. 

Bachtin, M. (2009a). „Problemy twórczości Dostojewskiego”, w: Ja – inny. Wokół 
Bachtina. Antologia, tom 1, red. D. Ulicka, Kraków: Univeristas, s. 149-300. 

Bachtin, M. (2009b). „Język w literaturze artystycznej”, w: Ja – inny. Wokół Bachtina. 
Antologia, tom 1, red. D. Ulicka, Kraków: Univeristas, s. 439-448. 

Bagby, P. (2005). „Pojęcie kultury”, w: Antropologia Kultury. Zagadnienia i teksty, 
red. G. Godlewski et alt, Warszawa: WUW, s. 47-54. 

Baker, M. (1992). In Other Words. a Coursebook on Translation, London-New York: 
Routledge. 

Balbus, S. (1996). Między stylami. Kraków: Universitas. 

Balcerzan, E. (1998). Literatura z literatury (strategie tłumaczy), Katowice: 
Wydawnictwo „Śląsk”. 

Balcerzan, E. (2009). Tłumaczenie jako „wojna światów”. W kręgu translatologii 
i komparatystki, Poznań: Wydawnictwo Naukowe UAM. 

Barańczak, S. (2004). Ocalone w tłumaczeniu, Poznań: Wydawnictwo A5. 

Barker, Ch. (2005). Studia kulturowe. Teoria i praktyka, Kraków: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego. 

Barthes, R. (1957). Mythologies. Paris: Editions du Seuil. 

Barthes, R. (1973) „Texte (théorie du)”, w: Encyclopaedia universalis XV, s. 1013-17. 

Batista, C. (2003). Bréviaire d’un traducteur. Paris: Arléa. 

Baumman, Z. (2009). Konsumowanie życia, Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Jagiellońskiego. 

Bednarczyk, A. (2002). Kulturowe aspekty przekładu literackiego, Katowice: 
Wydawnictwo „Śląsk”  

Bednarczyk, A. (2008). W poszukiwaniu dominanty translatorskiej, Warszawa: 
Wydawnictwo PWN. 

Benedict, R. (2005). „Relatywizm kulturowy”, w: Antropologia Kultury. Zagadnienia 
i teksty, red. G. Godlewski, Warszawa: WUW, s. 629-634. 



~ 303 ~ 
 

Bereś, S. & Sapkowski, A. (2005). Historia i fantastyka, Warszawa: superNOWA 

Berman, A. (2009). „Przekład jako doświadczenie obcego”, w: Współczesne teorie 
przekładu. Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, 
s. 249-264. 

Bessière, I. (1974). Le récit fantastique: la poétique de l’incertin, Paris: Larousse 
Université. 

Biernacka-Ligięza, I. (2001) „Obecność wulgaryzmów w gwarze przestępczej”, w: Nasze 
a cizi v interetnicke a interpersonalni jazykove komunikac, red. I. Bogoczova, 
Ostrava: Universitas Ostraviensis, s. 89-101. 

Błażejewski, M. (2005). Dialog w przestrzeni kultury, Gdańsk: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Gdańskiego. 

Bogusławska, J. (2011). Popkultura. Pop czy kultura?, Gdynia: Wydawnictwo 
Innowacyjne Novae Res. 

Bolecki W. (1998). Pre-teksty i teksty. Z zagadnień związków międzytekstowych 
w literaturze polskiej XX wieku. Warszawa: Wydawnictwo PWN. 

Bolecki, W. (1990). Polowanie na postmodernistów w Polsce i inne szkice, Kraków: 
Wydawnictwo Literackie. 

Buczek, M. (2005). „Dziennik Bridget Jones Helen Fielding w przekładzie polskim 
i słowackim”, w: Kultura popularna a przekład, red. P. Fast, Katowice: Wydawnictwo 
„Śląsk”, s. 215-226. 

Bunikiewicz, W. (1985). Żywoty diabłów polskich, Poznań: Wydawnictwo Poznańskie. 

Burke, K. (2008). „Tradycyjne zasady retoryki”, w: Retoryka, red. M. Skwara, Gdańsk: 
Słowo/obraz terytoria, s. 35-85. 

Burzyńska, A. & Markowski, M. P. (2007). Teorie literatury XX wieku. Podręcznik, Kraków: 
Wydawnictwo Znak. 

Carbonell i Cortés, O. (1997). Traducir al otro. Traducción, exotismo, poscolonialismo, 
Cuenca : Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha. 

Chalupa, J. (2007). „El laberinto del lenguaje embrujado (Estilo posmoderno y literatura: 
la oratoria inadecuada de Eduardo Mendoza)”, w: Acta Universitatis Palackianae 
Olomucensis: Romanica XVIII, Grandeza y decadencia de la palabra en el siglo XXI, 
Olomuc: Univerzita Palackého v Olomouci. 

Cieślik, M. (2004). „Gięcie kobiet”, w: Wprost, nr 27/2004, [on-line], data konsultacji: 
12.09.2010, <http://www.wprost.pl/ar/?C=57&O=62467>. 

Colmeiro, J. F. (1989). „Eduardo Mendoza y los laberintos de la realidad”, w: Romance 
Languages Annual 1, s. 409-12. 

 



~ 304 ~ 
 

Cruz Mendizábal, J. (2000). „Dos perfiles de Arturo Pérez-Reverte: articulista 
y novelista”, w: Territorio Reverte. Ensayos sobre la Obra de Arturo Pérez-Reverte, 
red. J. M. López de Abiada, A. López Bernasocchi, Madrid: Editorial Verbum, s. 100-
113. 

Cuevas, J. (2004). „Cartografiando los senderos del mito”, w: Gigamesh (Barcelona) 
nr 37, s. 88- 90. 

Czarnowski, S. (2005). „Kultura”, w: Antropologia Kultury. Zagadnienia i teksty, 
red. G. Godlewski, Warszawa: WUW, s.26-33. 

Dąmbska-Prokop, U. (1997). Śladami tłumacza- szkice, Częstochowa: Edukator. 

Dąmbska-Prokop, U. (red.). (2000). Mała encyklopedia przekładoznawstwa, 
Częstochowa: Edukator. 

Dedecius, K. (1988), Notatnik tłumacza, Warszawa: Czytelnik. 

Dobrogowska, E. (2005). „Idiomy jako problem przekładu”, w: Kulturowe i językowe 
źródła nieprzekładalności, red. K. Hejwowski, Olecko, s.157-164. 

Eco, U. (2008a). Dzieło otwarte, Warszawa: Wydawnictwo W.A.B. 

Eco, U. (2008b). Superman w literaturze masowej. Powieść popularna: między retoryką 
a ideologią, Kraków: Wydawnictwo Znak. 

El-Madkouri Maatoui, M. (2003). „Globalización, cultura del Otro y traducción”, w: Logo. 
Revista de Retórica y Teoría de la Comunicación, Año III, nr 5, s. 135-140. 

Espejos de la rueda (2003). „José María Faraldo: traductor de la saga de Geralt de Rivia” 
[on-line], data konsultacji: 10.12.2004, 
<http://www.espejosdelarueda.org/article104.html>.  

Even-Zohar, I. (2007). Polisistemas de cultura. Un libro electrónico provisional, Tel Aviv. 

Even-Zohar, I. (2009). „Miejsce literatury tłumaczonej w polisystemie literackim”, 
w: Współczesne teorie przekładu. Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: 
Wydawnictwo Znak, s. 197-203. 

Faraldo, J. M. (2004). „Una conversación sobre el autor de la saga de Geralt de Rivia, su 
contexto cultural y sus traducciones” [on-line], data konstultacji: 12.01.2005, 
<http:// www.cyberdark.net/portada.php?edi=6&cod=274>. 

Faraldo, J. M. (2002). „Andrzej Sapkowski y la saga de Geralt de Rivia: aventura, 
postmodernidad y fantasía moral”, w: Gigamesh (Barcelona), nr 33, s. 2- 5. 

Fulińska, A. (1999). „Baśń, która ocala”, w: Tygodnik Powszechny 29. 

Gadamer, H. G. (2009). „Lektura jest przekładem”, w: Współczesne teorie przekładu. 
Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, s. 321-325. 



~ 305 ~ 
 

Garcarz, M. (2003). „Nieprzyzwoita mowa oficerów Wojska Polskiego o kobiecie 
współczesnej”, w: Język Słowian w języku i kulturze IV, red. E. Komorowska, 
Ż. Kozicka-Borysowska, Szczecin: Wydawnictwo Naukowe US, s. 51-60. 

Garcarz, M. (2006a). „Wulgaryzmy a przekład, czyli życie wulgaryzmów od oryginału do 
przekładu”, w: Folia Linguistica Rossica 2, s. 159-173. 

Garcarz, M. (2006b) „Żargon, jaki znamy: miejsce żargonu we współczesnej 
polszczyźnie”, w: Wyrazić niewyrażalne – językoznawstwo, red. J. Makowska, 
A. Krupska-Perek, Łódź: Wydawnictwo Wyższej Szkoły Humanistyczno-
Ekonomicznej w Łodzi, s. 31-44. 

Garcarz, M. (2007). Przekład slangu w filmie. Telewizyjne przekłady filmów 
amerykańskich na język polski, Kraków: Tertium. 

García Prado, L. (2002). „Yo abrí la brecha de la fantasía no anglosajona”: entrevista 
a Andrzej Sapkowski”, w: Gigamesh (Barcelona) nr 33, s. 22-27. 

García Yebra, V. (1994). Traducción: historia y teoría, Madrid: Editorial Gredos. 

Garrido Medina, J. (1997). Estilo y texto en la lengua, Madrid : Gredos. 

Genette, G. (1972). Figures III, Paris: Seuil, coll. Poétique. 

Genette, G. (1982). Palimpsestes. La littérature du second degrés, Paris: Editions du Seuil. 

Giraud, P. (1975). La stylistique, Paris: Presses Universitaires de France. 

Gloger, Z. (1985). Encyklopedia staropolska, Warszawa: Wiedza Powszechna. 

Głowiński, M (1973). „O stylizacji”, w: Stylistyka polska. Wybór tekstów, red. 
E. Miodońska-Brookes, A. Kulawik, M. Tatara, Warszawa: Wydawnictwo PWN, 
s. 249-263. 

Głowniński, M. (2000). „O intertekstualności”, w: tegoż, Intertekstualność, groteska, 
parabola. Szkice ogólne i interpretacje. Kraków: Universitas. 

Guerrero Ruiz, P. (2000). „Grandeza literaria y miseria moral en la España de Alatriste 
(un análisis interdisciplinar e intertextual)”, w: Territorio Reverte. Ensayos sobre la 
Obra de Arturo Pérez-Reverte, red. J. M. López de Abiada, A. López Bernasocchi, 
Madrid: Editorial Verbum, s. 133-145. 

Gumkowski, M. (2002). „Fenomen wiedźmina. O książkach Andrzeja Sapkowskiego”, 
w: Res Publica Nowa, nr 1, s. 95-97. 

Gutt, E. A. (2004). Dystans kulturowy a przekład, Kraków: Universitas 

Halbański, M. (1986). Leksykon sztuki kulinarnej. Warszawa: Wydawnictwo Warta. 

Hatim, B. & Mason, I. (1995). Teoría de la traducción. Una aproximación al discurso, 
Barcelona: Editorial Ariel S.A. 



~ 306 ~ 
 

Hejwowski, K. (2006). Kognitywno-komunikacyjna teoria przekładu, Warszawa: 
Wydawnictwo PWN. 

Hernas, Cz. (1973). „Potrzeby i metody badania literatury brukowej”, w: o współczesnej 
kulturze literackiej, red. S. Żółkiewski, M. Hopfinger, t.1, Wrocław: Wydawnictwo 
Ossolineum. 

Heydel, M. (1995). „Jak tłumaczyć intertekstualność”, w: Między oryginałem 
a przekładem I, red. J. Konieczna-Twardzikowa, Kraków: Księgarnia Akademicka, 
s. 75-85. 

Holloway, V. R. (1999). El postmodernismo y otras tendencias de la novela española, 
Madrid: Editorial Fundamentos. 

Horkheimer, M. & Adorno, T. W. (1994). Dialektyka oświecenia, Warszawa: 
Wydawnictwo IFiS PAN. 

Inglis, F. (2007). Kultura, Warszawa: Wydawnictwo Sic! 

Jędryka, M. (2009). Popkultura dla blondynek, Gliwice: Editio. 

Jędrzejko, P. (1997) „Wspólnota śmiechu a myślenie kolonizujące – czyli z czego nie 
śmieją się Anglicy”, w: Komizm a przekład, red. P. Fast, Katowice: Wydawnictwo 
„Śląsk”, s. 77-98. 

Kaczor, K. (2006). Geralt, czarownice i wampir. Recykling kulturowy Andrzeja 
Sapkowskiego, Gdańsk: Wydawnictwo słowo/obraz terytoria. 

Kaniewska, B. (1997). „Komizm i kontekst. Uwagi o polskim przekładzie Tajemniczego 
ogrodu”, w: Komizm a przekład, red. P. Fast, Katowice: Wydawnictwo „Śląsk”, 
s. 125-136. 

Kerbrat-Orecchioni, C. (2002). „Ironia jako trop”, w: Ironia, red. M. Głowiński, Gdańsk: 
Słowo/obraz terytoria. 

Kłoskowska, A. (1980). Kultura masowa. Krytyka i obrona, Warszawa: PWN. 

Kołodziejczak, T. (1993). „Wiedźminowi grozi bezrobocie”, w: Nowa Fantastyka 11(134). 

Kosowska, E. (2003). Antropologia literatury. Teksty, konteksty, interpretacje, Katowice: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego. 

Kowalewska, A. (2005) „Problematyka przekładu stylu literackiego”, w: Kulturowe 
i językowe źródła nieprzekładalności, red. K. Hejwowski, Olecko, s.167-177. 

Krajewski, M. (2003). Kultury kultury popularnej, Poznań: Wydawnictwo naukowe UAM. 

Kresánek, J. (1982). Rośliny lecznicze, Warszawa: Wydawnictwo „Sport i turystyka”. 

Kristeva, J. (1969). Semeiotiké: recherches pour une sémanalyse: essai, Paris: Seuil 
Hachette. 



~ 307 ~ 
 

Kristeva, J. (2009). „Perspectives herméneutiques de la traduction : du dialogue 
herméneutique à l’hospitalité langagière”, w : Revue signes, [on-line] < 
http://www.revue-signes.info/document.php?id=1170>, data konsultacji: 
17.04.2011. 

Krysztofiak, M. (1996). Przekład literacki we współczesnej translatoryce, Poznań: 
Wydawnictwo Naukowe UAM. 

Krzyśka, S. (2010). „Modelowanie matematyczne tekstów literackich w kontekstach 
bezpieczeństwa ontologicznego”, w: Kultura popularna w społeczeństwie 
współczesnym. Teoria i rzeczywistość, red. J. Drozdowicz, M. Bernasiewicz, Kraków: 
Impuls, s.227-246. 

Lada, T. (2003). „Piekło w stylu retro” w: Gazeta wyborcza, 3.09.2003, [on-line], data 
konsultacji: 22.10.2010, <http://www.marekkrajewski.pl>. 

Laurent, J. (2003), „Méthodes et problèmes : Dialogisme et polyphonie” Département de 
Français moderne de l’Université de Genève [on-line], data konsultacji: 21.11.2007 
<http://www.unige.ch/lettres/framo/enseignements/methodes/dialogisme/dpinte
gr.html>. 

Lederer, M. (1994). La traduction aujourd’hui, Paris: Hachette-Livre. 

Legeżyńska, A. (1984). „Architektura świata przedstawionego w przekładzie”, 
w: Wielojęzyczność literatury i problemy przekładu artystycznego, red. E. Balcerzan, 
Wrocław – Warszawa – Kraków – Gdańsk – Łódź: Zakład Narodowy im. Ossolińskich. 
Wydawnictwo PAN, s. 185-206. 

Legeżyńska, A. (1997). „Tłumacz jako drugi autor-dziś”, w: Przekład literacki: teoria, 
historia, współczesność, red. A. Nowicka-Jeżowa, D. Knysz-Tomaszewska, Warszawa: 
Wydawnictwo PWN, s. 41-51. 

Legeżyńska, A. (1999). Tłumacz i jego kompetencje autorskie, Warszawa: Wydawnictwo 
PWN. 

Lem, S. (1970). Fantastyka i futurologia, tom 1, Kraków: Wydawnictwo Literackie. 

Levý, J. (2009). „Przekład jako proces podejmowania decyzji”, w: Współczesne teorie 
przekładu. Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, 
s. 72-85. 

Lewicki, R. (1993). Konotacja obcości w przekładzie, Lublin. Wydawnictwo UMCS. 

Limat-Letelier, N. (1998). „Historique du concept d’intertextualité”, w: L’intertextualité, 
red. N. Limat-Letelier, M. Miguet-Ollagnier, Paris: Belles Lettres, s. 17-64.  

Lindstrom, M. (2009). Zakupologia, Kraków: Wydawnictwo Znak. 

Lipiński, K. (2006). Vademecum tłumacza, Kraków: Wydawnictwo Idea. 



~ 308 ~ 
 

López de Abiada, J. M. (2000). „Contra el olvido. Primera lectura de El capitán Alatriste”, 
w: Territorio Reverte. Ensayos sobre la Obra de Arturo Pérez-Reverte, red. J. M. López 
de Abiada, A. López Bernasocchi, Madrid: Editorial Verbum, s. 177-186. 

Majkiewicz, A. (2008). Intertekstualność – implikacje dla teorii przekładu, Warszawa: 
Wydawnictwo PWN. 

Majkowska, G. (2004). „Wywiad z Grażyną Majkowską, językoznawcą z Instytutu 
Dziennikarstwa UW”, w: Merkuriusz Uniwersytecki, nr 1, [on-line], data konsultacji: 
12.09.2010,<http://merkuriusz.id.uw.edu.pl/numer_1/rozmowy_merkuriusza/Grub
e+s%C2%B3owa,18.html>. 

Malinowski, B. (2005). „Czym jest kultura?”, w: Antropologia Kultury. Zagadnienia 
i teksty, red. G. Godlewski, Warszawa: WUW, s. 34-46. 

Malinowski Rubio, M. P. (2002). „Czy tłumaczenie wzbogaca, modyfikuje, czy zagraża 
kulturze rodzimej”, w: Między oryginałem a przekładem VII. Radość tłumaczenia. 
Przekład jako wzbogacenie kultury rodzimej, red. M. Filipowicz-Rudek, J. Konieczna-
Twardzikowa. Kraków: Księgarnia Akademicka, s. 83-86. 

Markiewicz, H. (1989). „Odmiany intertekstualności”, w: tegoż, Literaturoznawstwo 
i jego sąsiedztwa. Warszawa: PWN, s. 198-228. 

Martínez Fernández, J. E. (2001). La intertextualidad literaria (Base teórica y práctica 
textual), Madrid: Cátedra. 

Martínez-Bartolomé, M. M. (1995). La traducción del humor: las comedias inglesas en 
español, Oviedo: Servicio de publicaciones de la Universidad de Oviedo. 

Martuszewska, A. (1986). „Czym „ta trzecia” kusi badacza literatury?”, 
w: Teoretycznoliterackie tematy i problemy, red. J. Sławiński, Wrocław – Warszawa – 
Kraków – Gdańsk – Łódź: Wydawnictwo PAN, s. 253-267. 

Materska, D. & Popiołek, E. (1994) „Trzy gry Sapkowskiego”, w: Nowa Fantastyka 8 
(143). 

McQuail, D. (2008). Teoria komunikowania masowego, Warszawa: Wydawnictwo PWN. 

Mendoza, E. (2001). „Entrevista. Cuestiones de estilo”, [on-line], data konsultacji: 
22.09.2010,<http://www.clubcultura.com/clubliteratura/clubescritores/mendoza/
entrevista4.htm>. 

Mendoza, E. (1982). „Entrevista”, w: El Socialista, s. 7. 

Moreno, A. (2000). „Arturo Pérez-Reverte: variaciones en torno a un mismo estilo”, 
w: Territorio Reverte. Ensayos sobre la Obra de Arturo Pérez-Reverte, red. J. M. López 
de Abiada, A. López Bernasocchi, Madrid: Editorial Verbum, s.262-296. 

Morin, E. (2005). „Kultura czasu wolnego”, w: Antropologia Kultury. Zagadnienia i teksty, 
red. Grzegorz Godlewski et alt, Warszawa: WUW, s. 555-562. 



~ 309 ~ 
 

Moya, V. (2000). „Nombres propios: su traducción”, [on-line], data konsultacji: 
21.01.2011, <dialnet.unirioja.es/servlet/fichero_articulo?codigo=91799&orden=0>. 

Muecke D. S. (2002), Ironia: podstawowe klasyfikacje w: Ironia, red. M. Głowiński, 
Gdańsk: Słowo/obraz terytoria. 

Newmark, P. (1995). Manual de la traducción, Madrid: Cátedra Lingüística. 

Nowicki, W. (2012). „Sto ostryg na przystawkę”, w: Książki, Magazyn do czytania, 
Warszawa: Wydawnictwo Gazety Wyborczej. 

Nycz, R. (2000). Tekstowy świat, Kraków: Universitas. 

Ortega y Gasset, J. (2006). Bunt mas, Warszawa: Muza S.A. 

Ożóg, K. (2002). „Ostatnie zmiany w polszczyźnie na tle tendencji kulturowych zachodu”, 
w: Język trzeciego tysiąclecia, Język a komunikacja 4, red. G. Szpila, Kraków: 
Tertium, s. 75-82. 

Perek, M. (1995). „Zabawy z humorem, czyli o tłumaczeniu komizmu”, w: Między 
oryginałem a przekładem I, red. J. Konieczna-Twardzikowa, Kraków: Księgania 
Akademicka, s.193-198. 

Pietrzak, P. (2000) „Formalizm rosyjski”, w: Literatura, teoria, metodologia, red. D. 
Ulicka, Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, s. 137-138. 

Pisarska, A. & T. Tomaszkiewicz (1998). Współczesne teorie przekładoznawcze, Poznań: 
Wydawnictwo Naukowe UAM. 

Pławski, M. (2005). „Czy tłumaczenia muszą być jak kobiety (i mężczyźni) wierne – kilka 
uwag o (nie)przetłumaczalności”, w: Kulturowe i językowe źródła nieprzekładalności, 
red. K. Hejwowski, Olecko, s. 235-243. 

Podgórscy, B. i A. (1998). Raport Rokity. Encyklopedia baśniowych stworów, Wrocław: 
Wydawnictwo Astrum. 

Pringle, D. (2003). Fantasy. Ilustrowany przewodnik, Warszawa : Wydawnictwo 
„Arkady”. 

Ricoeur, P. (2009). „Paradygmat przekładu”, w: Współczesne teorie przekładu. Antologia, 
red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, s. 359-370. 

Riffaterre, M. (1980). „La trace de l'intertexte”, w: La Pensée, nr 215, s. 4-18. 

Ritzer, G. (2005). „Makdonaldyzacja społeczeństwa”, w: Antropologia Kultury. 
Zagadnienia i teksty, red. G. Godlewski, Warszawa: WUW, s. 563-574. 

Rorty, R. (1996). „Kariera pragmatysty” w: Interpretacje i nadinterpretacje, red. U. Eco, 
Kraków: Wydawnictwo Znak. 



~ 310 ~ 
 

Roszczynialska, M. (2002). „Wielogatunkowość Sagi o wiedźminie Andrzeja 
Sapkowskiego”, w: Annales Academiae Paedagogicae Cracovensis 11, Studia 
Historicolitteraria I, red. S. Burkot, Kraków, s. 179-187. 

Roszczynialska, M. (2003). „Nowa baśń Strzyga Romana Zmorskiego i Wiedźmin 
Andrzeja Sapkowskiego”, w: Annales Academiae Paedagogicae Cracoviensis Studia 
Historicolitteraria III, Folia 15, Kraków, s. 257-266. 

Roszczynialska, M. (2004). „Motta w cyklu wiedźmińskim Andrzeja Sapkowskiego”, w: 
Annales Academiae Paedagogicae Cracoviensis Studia Historicolitteraria IV, Folia 20, 
Kraków, s. 139-155. 

Ruiz Tosaus, E. (2002). „La Barcelona prodigiosa de Eduardo Mendoza”, [on-line], data 
konsultacji, 10.12.2010, 
<http://www.ucm.es/info/especulo/numero19/barcelon.html>. 

Sánchez Trigo, E. (2002). Teoría de la traducción: convergencias y divergencias, Vigo: 
Servicio de publicacións de Universidade de Vigo. 

Santiago, J. M. (2003). „Los límites de los factores limitativos: El último deseo y La espada 
del destino de Andrzej Sapkowski”, w: Gigamesh (Barcelona), nr 35, s. 40-41. 

Sapkowski, A. (1996). „As z rękawa: Stylizacja frustracja, detronizacja”, w: Nowa 
Fantastyka, s. 165. 

Sapkowski, A. (2001). Rękopis znaleziony w smoczej jaskini: kompendium wiedzy 
o literaturze fantasy, Warszawa: superNOWA. 

Sapkowski, A. (2002). „Encuentros digitales de elmundo.es” [on-line], data konsultacji: 
22.03.2006, <http://www.el-mundo.es/encuentros/invitados/2002/11/539/>. 

Saussure, F. de (2002). Kurs językoznawstwa ogólnego, Warszawa: Wydawnictwo PWN. 

Siuciak, M. (2004). „Wielojęzyczność i wielostylowość w polskiej literaturze fantasy na 
przykładzie prozy Andrzeja Sapkowskiego”, w: Wielojęzyczność w perspektywie 
stylistyki i poetyki, red. M. Ruszkowski, Kielce: Akademia Świętokrztska, s. 93-106. 

Scheck, D. (1997). Leksykon amerykańskiej popkultury. Kraków: Wydawnictwo Baran 
i Suszczyński. 

Skibińska, E. (2000) „Nazwy własne we francuskim przekładzie Prawieku i innych 
czasów Olgi Tokarczuk”, w: Przekładając nieprzekładalne. Materiały 
z Międzynarodowej Konferencji Translatorycznej Gdańsk-Elbląg, red. W. Kubiński, 
O. Kubińska, T. Z. Wolański, Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, s. 157-
169. 

Skibińska, E. (2008). Kuchnia tłumacza, Kraków: Univeristas. 

Sławiński, J. (red.) (2008). Słownik terminów literackich. Wrocław: Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich – Wydawnictwo. 



~ 311 ~ 
 

Speina, J. (1993). Typy świata przedstawionego w literaturze, Toruń: Towarzystwo 
Naukowe. 

Stalmaszczyk, P. (2000). „Problemy z nazwami”, w: Przekładając nieprzekładalne. 
Materiały z I Międzynarodowej Konferencji Translatorycznej Gdańsk-Elbląg, 
red. W. Kubiński, O. Kubińska, T. Z. Wolański, Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Gdańskiego, s. 141-148. 

Still, J. & Worton, M. (1990). Intertextuality: Theories and Practices, Manchester: 
Manchester University Press. 

Storey, J. (2003). Studia kulturowe i badania kultury popularnej. Teoria i metody, Kraków: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego. 

Strinati, D. (1998). Wprowadzenie do kultury popularnej, Poznań: Wydawnictwo Zysk i S-
ka. 

Swain, D. V. (2010). Warsztat pisarza. Jak pisać, żeby publikować, Józefów: Wydawnictwo 
Ag-tel. 

Szacki, J. (2000). „Czterdzieści lat później”, w: Kultura masowa, wyb., przedmowa. 
Cz. Miłosz, Kraków: Wydawnictwo literackie. 

Szczepaniak, G. (2002). „Podróże w krainie wyobraźni, czyli świat wiedźmina Geralta”, 
w: Studium, nr 1. Kraków, s. 182-187. 

Szczerba, J. (2003). „Koniec Świata w Breslau”, w: Gazeta Wyborcza z 15.09.2003, [on-
line], data konsultacji: 7.08.2010, <http://www.marekkrajewski.pl/wywiady.html>. 

Szczerbowski, T. (1997). „Gra językowa a przekład”, w: Komizm a przekład, red. P. Fast, 
Katowice: Wydawnictwo „Śląsk”, s. 39-48. 

Szczerbowski, T. (1998). „Slang a przekład”, w: Z problemów przekładu i stosunków 
międzyjęzykowych, red. T. Żeberek, T Borucki, Kraków: Wydawnictwo Naukowe 
Wyższej Szkoły Pedagogicznej, s. 65-69. 

Szelewski, M. (2003). Nazewnictwo literackie w utworach Andrzeja Sapkowskiego i Nika 
Pierumowa, Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek. 

Tabakowska, E. (2003). O przekładzie na przykładzie Rozprawa tłumacza z „Europą” 
Normana Daviesa, Kraków: Wydawnictwo Znak. 

Teodorowicz-Hellman, E. (1997). „Komizm w przekładzie prozy dla dzieci. (Pipi 
Pończoszanka Astrid Lindgren po polsku)”, w: Komizm a przekład, red. P. Fast, 
Katowice: Wydawnictwo „Śląsk”, s. 197-212. 

Todorov, T. (1970). Introduction à la littérature fantastique, Paris: Éditions du Seuil. 

Tokarz, B. (1995). „Tłumacz a norma językowa, forma genologiczna i wyznaczniki 
obyczajowości”, w: Obyczajowość a przekład, red. P. Fast, Katowice: Wydawnictwo 
„Śląsk”, s. 7-16. 



~ 312 ~ 
 

Tomaszkiewicz, T. (red.), (2004). Terminologia tłumaczenia, Poznań: Wydawnictwo 
Naukowe UAM. 

Torre, E. (1994). Teoría de la traducción literaria, Madrid: Sintesis. 

Toury, G. (2004). Los estudios descriptivos de traducción y más allá. Metodología de la 
investigación en estudios de traducción, Madrid: Cátedra. 

Toury, G. (2009). „Metoda opisowych badań przekładu”, w: Współczesne teorie 
przekładu. Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, 
s. 206-222. 

Trębicki, G. (2007). Fantasy. Ewolucja gatunku, Kraków: Universitas. 

Urbańska-Mazuruk, E. (2009). „Językowa kreacja świata fantastycznego (na przykładzie 
twórczości Andrzeja Sapkowskiego)”, w: Fantastyczność i cudowność. Fantasy 
w badaniach naukowych, red. T. Ratajczak, B. Trocha, Zielona Góra: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Zielonogórskiego, s. 197-204. 

Venuti, L. (2009). „Przekład, wspólnota, utopia”, w: Współczesne teorie przekładu. 
Antologia, red. P. Bukowski, M. Heydel, Kraków: Wydawnictwo Znak, s.267-293. 

Vinay, J. P. & Darbelnet, J. (1958). Stylistique Comparée du Français et de l'Anglais, Paris : 
Didier-Harrap. 

Węgrzyn, M. (2001). „Tłumaczenia i pozycja prozy polskiej w polisystemie literatury 
hiszpańskiej”, w: Eslavística Complutense I, s. 401-411. 

Witkowski, M. (2010). „Sabat czarownic, czyli listy bestsellerów”, w: Polityka, nr 24 
(2760), s. 61. 

Wojtasiewicz, O. (1992). Wstęp do teorii tłumaczenia, Warszawa: Tespis. 

Wowro, I. (2005). „Salto Verbale? – na drodze do przetłumaczalności niemieckiej gry 
słownej na język polski”, w: Kulturowe i językowe źródła nieprzekładalności, 
red. K. Hejwowski, Olecko, s.193-205. 

Wróblewska, V. (2007). „Wartości w czasach kryzysu, czyli fantasy Andrzeja 
Sapkowskiego”, w: Rozważając fantasy, red. J. Deresz-Tryhubczak, M. Oziewicz, 
Wrocław: Oficyna wydawnicza ATUT, s. 111-119. 

Zenderowski, R. (2003). „Granice w Europie – granice Europy”, w: Odra nr 2, Wrocław, 
[on-line], data konsultacji: 28.07.2010, <http://odra.okis.pl/article.php/87>. 

Zgorzelski, A. (1980). Fantastyka. Utopia. Science fiction, Warszawa: PWN. 

Ziomek, J. (2000). Retoryka opisowa, Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich - 
Wydawnictwo.  

Żabski, T. (red.), (1994). Słownik literatury popularnej, Wrocław: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Wrocławskiego. 



~ 313 ~ 
 

Żygulski, K. (1976). Wspólnota śmiechu. Studium socjologiczne komizmu. Warszawa: PIW. 

 
SŁOWNIKI 

 
Grochowski, M. (2008). Słownik polskich przekleństw i wulgaryzmów, Warszawa: 

Wydawnictwo PWN. 
 
Mendoza, I. & M. Frago Vicente (2007). Hiszpański bez cenzury, Warszawa: 

Langenscheidt Polska. 
 
Moliner, M. (2001). Diccionario de uso del español, edición en CD-ROM, versión 2.0. 

Madrid: Editorial Gredos. 
 
Perlin, O. & J. Perlin (2001). Podręczny słownik polsko-hiszpański, Warszawa: Wiedza 

powszechna. 
 
Wawrzkowicz, S. & K. Hiszpański (2000). Podręczny słownik hiszpańsko-polski, 

Warszawa: Wiedza powszechna. 
 
Słownik języka polskiego PWN, 2004, Warszawa. 
 
 

SŁOWNIKI INTERNETOWE 
 

Diccionario de la lengua española de la Real Academia Española, Vigésima 
segunda edición: http://www.rae.es 
 
Miejski słownik slangu i mowy potocznej: http://www.miejski.pl/ 
 
Polski internetowy słownik mowy potocznej i slangu: http://www.define.pl/ 
 
Wielki słownik slangu młodzieżowego 
http://www.poczciarz.eu/slowniki/slownik_slangu/ 
 
 

SPIS ILUSTRACJI 
 
Rysunek 1 Cechy literatury popularnej: "Schemat wora" .............................................................. 23 
Rysunek 2 Model komunikacji z udziałem tłumacza ....................................................................... 27 
Rysunek 3 Proces przetwarzania materiału językowego ........................................................... 131 
Rysunek 4 Zjawisko cool ............................................................................................................................ 297 
 
  



~ 314 ~ 
 

Streszczenie 
 

Popkultura, niegdyś marginalizowane zjawisko nowoczesnego świata, staje się 
dziś kulturą pełnoprawną i dominującą, filtrem, przez który poznajemy rzeczywistość, 
dostarcza narzędzi, za pomocą których postrzegamy świat oraz jest źródłem 
przyjemności dla swoich odbiorców. Niniejsza rozprawa zatytułowana Przekład 
w popkulturze – popkultura w przekładzie, czyli polsko-hiszpańskie interakcje kulturowe 
na przykładzie tłumaczeń wybranych dzieł literatury popularnej, stanowi kompleksową 
analizę wpływów popkultury na dzieła należące do literatury popularnej oraz 
przedstawia implikacje tego faktu dla praktyki przekładu i jego odbioru przez 
potencjalnego czytelnika kultury docelowej. 

Jako że, po dokonaniu przeglądu podstawowych, funkcjonujących w ramach 
studiów kulturowych definicji popkultury, żadna z nich nie okazała się w pełni 
satysfakcjonująca ani operatywna, zaproponowana została nowa, nie ostateczna, wizja 
popkultury pojmowanej nie jako kultura „ludu”, w opozycji do kultury elitarnej, ale 
kultura, na którą składają się dzieła powszechnie znane, używane, cenione przez szerszy 
krąg odbiorców. Dzięki takiej perspektywie skutecznie udało się uniknąć 
niebezpiecznego wartościowania, gdyż to, co powszechnie znane, lubiane lub używane 
może być tak samo dobrej, jak i złej jakości. Kultura popularna obejmuje te elementy 
kulturowe, które zyskały sobie popularność w momencie odbioru, niezależnie od tego, 
czy były produktami zaprogramowanymi na powszechny odbiór, czy też nie. Wśród 
owych elementów znajduje się także literatura popularna, czyli dziedzina twórczości 
literackiej, która, jak zwykło się uważać, obejmuje utwory adresowane do możliwie 
najszerszego kręgu czytelników. Związek literatury popularnej z popkulturą wydaje się 
jasny. Literatura ta przejmuje pewne, charakterystyczne dla popkultury cechy jak: 
nastawienie na odbiorcę, zaspokajanie jego potrzeb intelektualnych, dostarczanie mu 
rozrywki i satysfakcji, kształtując jednocześnie nowe popkulturowe, literackie trendy 
i mody. Współczesna literatura popularna, mimo że często nadal operująca schematami 
i uproszczeniami, oferuje swojemu czytelnikowi coś więcej, niż tylko rozrywkę, 
zaspokajając jego potrzeby emocjonalne i umysłowe. Jednocześnie dzieła określane 
mianem popularnych często bezpośrednio odnoszą się do elementów popkultury, 
przywołując tytuły filmów, motywy, tytuły czasopism, nazwiska cele brytów. 

W związku z tak sformułowanymi definicjami popkultury oraz literatury 
popularnej nasuwa się szereg pytań: jakie są główne cechy literatury popularnej, które 
wiążą ją z popkulturą, w jaki sposób popkultura może wpływać na literaturę popularną, 
a jaki wpływ literatura popularna wywiera na popkulturę, wreszcie, w jaki sposób owe 
popkulturowe uwarunkowania literatury popularnej oddziałują na proces i odbiór 
przekładu w kulturze docelowej? Czy rzeczywiście można stwierdzić, iż literatura 
z silniejszego polisystemu (jak hiszpański) zachowuje w przekładzie więcej cech tekstu 
i kultury docelowej, a literatura z polisystemów peryferyjnych (jak polski) 
przeszczepiona poprzez tłumaczenie do polisystemu silniejszego owe cechy traci? 
Przeprowadzona w niniejszej rozprawie analiza wybranych przykładów zaczerpniętych 
z poczytnych dzieł literatury hiszpańskiej tłumaczonych na język polski oraz polskiej 
literatury popularnej tłumaczonej na hiszpański ma na celu próbę znalezienia 
odpowiedzi na te pytania.. 

Analizie poddana została seria poczytnych utworów literackich, które zyskały 
sobie miano literatury popularnej. Wśród nich znalazły się dzieła polskiej literatury 
popularnej przetłumaczone na język hiszpański: Saga o wiedźminie Andrzeja 



~ 315 ~ 
 

Sapkowskiego oraz kryminał Koniec świata w Breslau autorstwa Marka Kamińskiego; 
a także seria popularnych utworów hiszpańskich, które zaistniały na polskim rynku 
wydawniczym: Przygoda fryzjera damskiego Eduarda Mendozy, wybrane powieści 
i zbiory felietonów Artura Péreza-Reverte, Cień wiatru Carlosa Ruiza Zafóna czy Klan 
wilczycy Maite Carranzy. 

Po wstępie teoretycznym w pierwszej części rozprawy, poświęconym 
podstawowym zagadnieniom i przedstawieniu teorii polisystemu i zastosowanej 
w rozprawie perspektywy przekładoznawczej, następują trzy kolejne, analityczne części 
rozprawy. W pierwszej z nich przeanalizowany został specyficzny język literatury 
popularnej oscylujący między potocznością i wulgarnością a grami słownymi i ironią. 
W wyniku analizy stworzona została również definicja pojęcia język cool, który operuje 
podobnymi środkami do kanonu literatury wysokiej, niemniej jednak, jego główną 
i wyróżniającą się cechą jest niewywoływanie oporów u czytelnika. Jest to język, którego 
użycie skutkuje wrażeniem cool, co ma bezpośredni związek z dbałością o dobre 
samopoczucie odbiorcy. Język cool powstaje z myślą o tzw. targecie literatury 
popularnej, a jego oddanie w przekładzie na języki obce staje się jednym 
z translatorskich inwariantów. 

Druga część analityczna dotyczy problematyki przekładu polifonii i dialogiczności 
dzieł literatury popularnej. Mimo że Michaił Bachtin stworzył definicję polifonii 
i koncepcję powieści polifonicznej na podstawie badania dzieł Fiodora Dostojewskiego, 
które należą do kanonu arcydzieł literatury światowej, pojęcia te okazały się równie 
operatywne w przypadku analizy powieści zaliczanych do literatury popularnej. 

Ostatnia, trzecia część analizy to przedstawienie intertekstualności oraz 
interkulturowości literatury popularnej oraz ich implikacji dla praktyki i odbioru 
przekładu. Intertekstualność jest bowiem jedną z głównych cech nie tylko literatury 
popularnej, ale także popkultury, uznawanej za „kulturę repetycji”. Wszelkie nawiązania 
wewnątrzliterackie oraz przywołania tak zwanych „tekstów kultury” mogą stanowić grę 
z czytelnikiem, którego oczekiwania intelektualne powinny zostać zaspokojone podczas 
lektury, a sam proces czytania powinien dawać mu przyjemność i satysfakcję.  

Rozbudowaną analizę tekstów literackich kończy podsumowanie, w którym 
zebrane zostały cechy literatury popularnej świadczące o jej nastawieniu na szerokiego 
odbiorcę. Jednocześnie podsumowana została rola popkultury w przekładzie oraz 
przekładu w popkulturze na podstawie polsko-hiszpańskich interakcji kulturowych, 
z zaznaczeniem, iż to właśnie od tłumaczenia zależy końcowa jakość produktu, która 
i tak wyjdzie na jaw, niezależnie od nakładów przeznaczonych na jego promocję.  

Rzetelny i przemyślany przekład charakterystycznych dla literatury popularnej 
cech (jak język cool, polifonia czy intertekstualność), które wynikają z oddziaływań na 
osi literatura popularna-popkultura, stanowi kluczowy element promocji literatury 
poprzez przekład oraz doskonale obrazuje funkcjonowanie przekładu w popkulturze 
i popkultury w przekładzie. 



~ 316 ~ 
 

Resumen 
 

Popcultura, antes un fenómeno marginalizado del mundo contemporáneo, hoy en 
día se transforma en una cultura propiamente dicha y dominante que constituye un 
filtro para nuestra percepción de la realidad, nos proporciona utensilios gracias a los 
cuales observamos el mundo y es una fuente de placeres para sus destinatarios. El 
presente estudio, titulado Przekład w popkulturze – popkultura w przekładzie, czyli 
polsko-hiszpańskie interakcje kulturowe na przykładzie tłumaczeń wybranych dzieł 
literatury popularnej, constituye un análisis de las relaciones la popcultura – las obras 
pertenecientes a la literatura popular y su influencia en el proceso y en la posible 
recepción de la traducción por el lector de la cultura meta. 
 Tras estudiar las definiciones básicas de la popcultura que funcionan dentro del 
ámbito de los estudios culturales, ninguna de las propuestas resultó válida ni aplicable 
para el análisis propuesto en el presente trabajo. En consecuencia, hemos planteado una 
nueva forma (aunque no definitiva) de entender el concepto de popcultura no como el 
antítesis de la cultura alta o elitista, sino como el conjunto de fenómenos y obras que 
lograron una cierta popularidad y aprecio entre un vasto grupo de destinatarios. Gracias 
a esta perspectiva podemos evitar la valorización de los productos popculturales ya que 
los elementos culturales que son populares entre la gente pueden ser tanto de buena, 
como de mala calidad. Entre las manifestaciones de la popcultura se encuentra la 
literatura popular constituida por la producción literaria difundida entre el gran número 
de lectores. La relación entre la literatura popular y la popcultura parece natural. Este 
tipo de literatura asimila algunos rasgos característicos de la cultura popular como 
orientación hacia el destinatario y tiende a satisfacer sus necesidades intelectuales, 
proporcionándole la satisfacción y el placer. La literatura popular contemporánea, 
aunque sigue siendo, de cierto modo esquemática, ofrece a sus lectores algo más de una 
simple distracción, satisfaciendo sus necesidades emocionales e intelectuales. Al mismo 
tiempo las obras literarias clasificadas como populares a menudo mencionan elementos 
de la popcultura como títulos de películas, de revistas o nombres de las celebridades. 
 Una vez definidos los conceptos claves de la popcultura y de la literatura popular 
es necesario ponerse las preguntas que surgen al respecto. ¿Cuáles son los rasgos 
principales de la literatura popular que la relacionan con la popcultura? ¿Cómo la 
popcultura puede influenciar en la literatura popular y si son influencias recíprocas? 
Finalmente, ¿qué influencia tienen las condiciones popculturales de la literatura popular 
en el proceso y la recepción de la traducción en la cultura meta? ¿Es verdadera la 
constatación que la literatura del polisistema fuerte (como el español) conserva en la 
traducción la mayoría de los rasgos del original y de la cultura de partida, mientras que 
la literatura de los polisistemas periféricos (como el polaco) transferida al otro 
polisistema más fuerte los pierde? El estudio de ejemplos escogidos de la literatura 
popular española y polaca efectuado en el presente trabajo tiene como objetivo 
encontrar las respuestas a las preguntas presentadas. 

El análisis comparativo fue realizado a base de obras literarias clasificadas como 
literatura popular. De la literatura popular polaca traducida al español hemos analizado 
la Saga de Geralt de Rivia de Andrzej Sapkowski y la novela policiaca El fin del mundo en 
Breslau de Marek Kamiński. Las obras representativas de la literatura popular española 
analizadas en el presente estudio son los éxitos españoles en el mercado polaco: La 
aventura del tocador de señoras de Eduardo Mendoza, La sombra del viendo de Carlos 
Ruiz Zafón, la selección de novelas y artículos de Arturo Pérez-Reverte y El Clan de la 
Loba, una obra de Maite Carranza. 



~ 317 ~ 
 

 
 
A una breve introducción teórica en la primera parte del trabajo (consagrada 

a explicar las nociones clave, la teoría del polisistema y la perspectiva traductológica 
aplicada en el estudio) la siguen tres partes analíticas. La primera parte del estudio 
práctico está consagrada al análisis del lenguaje específico de la literatura popular que 
oscila entre el uso de la jerga y de las palabrotas, de los juegos de palabras y de la ironía. 
Este lenguaje literario fue llamado el lenguaje cool, un lenguaje que usa los recursos 
parecidos a aquellos utilizados en las obras del canon literario, pero su rasgo distintivo 
es no causar obstáculos para el lector. El uso de este lenguaje tiene como objetivo causar 
la impresión cool que sigue en una relación estrecha con el afán de darle al lector el 
mayor grado del placer y de la satisfacción de lectura posible. En consecuencia, el 
lenguaje cool se convierte en uno de los invariantes translatológicos de este tipo de 
obras literarias. 

La segunda parte del análisis aborda la problemática de la traducción de la 
polifonía de una obra popular. Aunque Mijaíl Bajtín creó el concepto de la polifonía y de 
la novela polifónica a base de novelas de Fiodor Dostoievski, consideradas las obras 
maestras del canon de la literatura mundial, los conceptos en cuestión resultas 
aplicables también en el análisis de la traducción de las novelas populares. 

La tercera y última parte analítica consiste en presentar la intertextualidad y la 
interculturalidad de la literatura popular y sus implicaciones para la práctica y la 
recepción de la traducción. La intertextualidad constituye uno de los rasgos principales 
no solamente de la literatura popular, sino también de la popcultura considerada como 
“cultura de repetición”. Todas las alusiones interliterarias y de los llamados “textos de 
cultura” pueden constituir un juego con el lector, sus expectativas intelectuales, su 
experiencia literaria. El juego mencionado sirve para satisfacer las necesidades 
intelectuales del destinatario en el momento de lectura. 

El análisis termina con una conclusión que resume todos los rasgos de la 
literatura popular concebida como literatura orientada hacia un vasto grupo de 
destinatarios. En el último apartado resumimos igualmente el papel de la popcultura en 
el proceso y el producto del proceso de la traducción, como igualmente presentamos el 
funcionamiento de la traducción en la popcultura a base de las interacciones literarias 
y culturales polaco-españolas. 


	/ Wstęp
	/Część I 1. Popkultura – wyzwanie terminologiczne
	2. Literatura popularna a popkultura
	3. Literatura popularna a przekład – teoria polisystemu

	Część II
	1. Język potoczny, przekleństwa i wulgaryzmy a przekład literacki
	1.1. Przekleństwa w prozie Andrzeja Sapkowskiego i Marka Krajewskiego a hiszpańska rzeczywistość językowa
	1.2. Między autocenzurą a wzbogaceniem: język potoczny w Cieniu wiatru Carlosa Ruiza Zafóna i jego tłumaczenie na język polski
	1.3. Wulgaryzmy i język potoczny w felietonach Artura Péreza-Reverte jako problem translatorski
	1.4. Przekleństwa w popularnej literaturze młodzieżowej: Maite Carranza i Klan wilczycy w przekładzie na język polski
	1.5. Wulgaryzmy a przekład literacki - podsumowanie

	2. Przekład komizmu, czyli od gier słownych do potęgi ironii
	2.1. Gry słowne przemieszane z ironią w prozie Andrzeja Sapkowskiego i ich przekład na język hiszpański
	2.2. Ironia w stylistyce Artura Péreza-Reverte
	2.3. Ironiczny Eduardo Mendoza a kategoria czarnego humoru w Przygodzie fryzjera damskiego
	2.4. Pomiędzy grą słowną a ironią, czyli o wspólnocie śmiechu, komizmu i ironii w przekładzie – podsumowanie

	3. Definicja pojęcia język cool

	Część III
	1. Idiolekt, konstrukcja bohatera literackiego i stylizacja, czyli kilka brakujących definicji
	2. Wielostylowość w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego a przekład na język hiszpański
	3. Kilka uwag o zróżnicowaniu idiolektów w oryginale i przekładach Szachownicy flamandzkiej Artura Péreza-Reverte
	4. Heterogeniczna stylistyka i polifonia w Przygodzie fryzjera damskiego Eduarda Mendozy a przekład powieści na język polski
	5. Polifonia –podsumowanie

	Część IV
	1.  Popkultura jako „kultura repetycji”, czyli kilka słów o intertekstualności
	2. Intertekstualność jako problem translatologiczny
	2.1. Intertekstualność w Cyklu o wiedźminie Andrzeja Sapkowskiego i kryminale Koniec świata w Breslau Marka Krajewskiego a tłumaczenie na hiszpański
	2.2. Przekład prozy Artura Péreza-Reverte92F  na język polski a problem intertekstualności

	3. Tłumaczenie jako interkulturowy wehikuł sensów
	3.1.  Kilka słów o kuchni, czyli kulinaria w przekładzie102F
	3.2. Bezpośrednie odniesienia do popkultury w literaturze popularnej a przekład


	Część V
	Bibliografia
	Streszczenie
	Resumen

